
DER GOTTMENSCH Kapitel (273-278) zu Maria von Magdala

                                                                                                                                                      

Kapitel (273-278) zu Maria von Magdala
273. Das Gleichnis vom verlorenen Schaf (vgl: Lk15,1-7 und Mt18,12-14)

274. »Nach der Erinnerung an das Gesetz habe ich die Hoffnung auf Vergebung singen lassen«
275. Jesus sagt zu Marta: »Du hast den Sieg schon in deiner Hand«
276. Magdalena im Haus des Pharisäers Simon (vgl: Lk 7,36-50)
277. »Viel wird dem verziehen, der viel liebt«
278. Erwägungen über die Bekehrung Maria Magdalenas

                                                                                                                                                      

273. Das Gleichnis vom verlorenen Schaf

Jesus spricht zur Menge. Er steht am bewaldeten Ufer eines Baches vor einer Volksmenge, die
sich  auf  einem  abgemähten  Acker,  der  mit  seinen  verbrannten  Stoppeln  einen  traurigen
Eindruck macht, versammelt hat.

Es ist Abend. Die Dämmerung beginnt, und der Mond geht auf. Es ist ein schöner, klarer,
frühsommerlicher  Abend.  Herden kehren zu ihren Ställen zurück,  und das Gebimmel der
Glocken vermischt sich mit dem Zirpen der Grillen oder Zikaden, ein lautes: Gri, Gri! . . .

Jesus nimmt eine vorbeiziehende Schafherde zum Thema seiner Predigt. Er sagt: »Euer Vater
ist wie ein guter Hirte. Was tut der gute Hirte? Er sucht die guten Weideplätze für seine
Schäflein, wo es keine schädlichen und giftigen Pflanzen gibt, wohl aber süßen Klee, duftende
Minze und bittere,  aber heilsame Kräuter.  Er sucht einen Platz,  wo es außer genügender
Nahrung auch kühles und reines Wasser und schattenspendende Bäume gibt und wo sich
keine  Vipern  und  Schlangen  im  Grün  der  Schollen  verbergen.  Er  gibt  nicht  immer  den
saftigsten Weiden den Vorzug, weil  er weiß,  daß es dort zuweilen auch Vipern und giftige
Kräuter gibt. Er zieht die gebirgige Weide vor, wo der Tau das Gras rein und frisch erhält,
aber die Sonne die Reptilien fernhält; wo die Luft rein und bewegt ist und nicht so schwer und
ungesund wie die in der Ebene. Der gute Hirte beobachtet jedes einzelne seiner Schäflein. Er
pflegt  sie,  wenn  sie  erkranken,  und  heilt  ihre  Wunden.  Jene,  die  wegen  allzu  großer
Gefräßigkeit krank werden könnten, ruft er zu sich, und andere, die zu lange in der Nässe
oder der prallen Sonne verweilen, treibt er anderswo hin. Wenn ein Schaf wenig Appetit hat,
sucht er diesen mit bitteren, aromatischen Kräutern anzuregen. Er streckt ihm die Kräuter
mit der Hand entgegen, unter gutem Zureden, wie wenn es sich um einen Menschen handle.

So macht es auch der gute Vater im Himmel mit seinen auf der Erde irrenden Kindern. Seine
Liebe ist der Stab, der sie sammelt, seine Stimme ist die Führung, seine Weideplätze sind sein
Gesetz, und sein Schafstall ist der Himmel.

Manchmal aber läuft ein Schäflein fort. Er hatte es sehr lieb! Es war jung, rein, schön und
weiß  wie  eine  Wolke  am  Frühlingshimmel.  Der  Hirte  hat  ihm  immer  liebevolle  Blicke
zugeworfen und ist stets darauf bedacht gewesen, es ihm an nichts fehlen zu lassen, damit es
seine Liebe erwidere. Aber das Schäflein läuft davon.

Auf  dem Weg am Rand der Weide hat sich ein Versucher herangemacht.  Er  trägt  keinen
einfachen Hirtenkittel, sondern ein vielfarbiges Gewand. Er hat nicht den ledernen Gürtel mit
der kleinen Axt und dem herunterhängenden Messer, sondern einen goldenen Gürtel, an dem
silberne Glöcklein hängen, die wie Lerchenstimmen klingen, und Gefäße mit berauschenden
Essenzen . . . Er trägt nicht den Krummstab, mit dem der gute Hirte die Schäflein sammelt
und verteidigt; und wenn der Krummstab nicht genügt, ist er bereit, sie mit Axt und Messer
und auch mit dem Leben zu verteidigen. Dieser Verführer, der vorübergeht, hat in der Hand
ein mit Perlen besetztes Rauchfaß, aus dem ein betörender Rauch, der gleichzeitig Duft und

- 1 -



DER GOTTMENSCH Kapitel (273-278) zu Maria von Magdala

Gestank ist, aufsteigt, während das Glitzern der Schmuckstücke, unechter Schmuckstücke,
die Augen blendet. Er geht singend daher und streut Salz aus, das auf der dunklen Straße
glitzert.

Neunundneunzig Schafe schauen ihn an und bleiben wo sie sind.

Das hundertste, das jüngste, das Lieblingsschaf, macht einen Sprung und verschwindet hinter
dem Verführer. Der Hirte ruft nach ihm, aber es kehrt nicht zurück. Es läuft rascher als der
Wind, um den Vorübergegangenen einzuholen; um sich beim Laufen zu stärken, kostet es von
dem Salz, schlingt es in sich hinein und verspürt darauf ein Brennen und ein fremdartiges
Gefühl, das es verführt, nach dem tiefen Wasser im Dunkel des Waldes zu lechzen. Und in der
Wildnis  verliert  es  sich,  immer hinter  dem Verführer  herlaufend;  es  fällt,  steht  auf,  fällt
wieder . . . Ein-, zwei-, dreimal fühlt es an seinem Hals die Umarmung von Schlangen, und in
seinem Durst  trinkt es schmutziges Wasser,  und da es hungrig ist,  frißt  es  ekelerregende
Blätter und Kräuter.

Was tut indessen der gute Hirte? Er bringt die neunundneunzig Schafe in Sicherheit; dann
macht  er  sich  auf  den  Weg  und  sucht  solange,  bis  er  Spuren  des  verlorenen  Schäfleins
gefunden hat. Da dieses nicht zu ihm zurückkehrt und seine Einladung in den Wind schlägt,
geht er zu ihm. Und er sieht es von weitem, trunken vom Geifer der Schlangen, so trunken,
daß es keine Sehnsucht nach dem geliebten Antlitz verspürt, sondern darüber spottet. Und es
fühlt sich schuldbewußt, gleichsam als Dieb, der in eine fremde Wohnung eingedrungen ist, so
schuldbewußt,  daß es keinen Mut mehr hat  aufzuschauen .  .  .  Aber der Hirte wird nicht
müde . . . Er geht weiter, sucht und sucht und folgt ihm. Er findet seine Spur. Weinend sieht er
auf  den  Spuren  des  verlorenen  Schäfleins  Wollfetzen:  Fetzen  der  Seele;  Blutspuren;
verschiedene Vergehen; Schmutz: Beweis seiner Wollust. Er geht weiter und holt es ein.

Ah! Ich habe dich gefunden, geliebtes Schäflein.  Ich habe dich eingeholt!  Wie weit bin ich
deinetwegen gelaufen, um dich in den Schafstall zurückzuholen! Neige nicht beschämt den
Kopf. Deine Sünde ist in meinem Herzen begraben. Niemand außer mir, der ich dich liebe,
wird es erfahren. Ich werde dich verteidigen vor fremder Kritik. Ich werde dich mit meiner
Person decken und dir ein Schild sein gegen die Steinwürfe der Ankläger. Komm! Bist du
verwundet? Oh, zeige mir deine Wunden. Ich kenne sie. Aber ich möchte, daß du sie mir zeigst
mit dem Vertrauen, das du hattest, als du noch rein warst und mich, deinen Hirten und Gott,
mit unschuldigen Augen ansahst. Sieh, da sind sie. Sie haben alle einen Namen. Wie traurig
sie  doch  sind!  Wer  hat  dir  so  tiefe  Wunden  im  Grunde  deines  Herzens  geschlagen?  Der
Versucher, ich weiß es! Er, der keinen Hirtenstab und keine Axt hat, aber dessen vergifteter
Biß  in  die  Tiefe  dringt.  Und  hinter  ihm  stachen  dir  die  falschen  Edelsteine  seines
Weihrauchfasses in die Augen: Sie haben dich verführt mit ihrem Glitzern . . . Aber es war nur
Höllenschwefel, der ans Licht gezogen wurde, um dir das Herz zu verbrennen. Schau, wie viele
Wunden! Welch zerrissenes Fell, wieviel Blut, wie viele Dornen!

O arme, kleine, enttäuschte Seele! Aber sage mir: wenn ich dir verzeihe, wirst du mich dann
wieder lieben? Sage mir: wenn ich die Arme nach dir ausstrecke, wirst du dann herbeieilen?
Sage mir: hast du nicht Durst nach echter, guter Liebe? Nun, komm und werde wieder neu
geboren.  Kehre  auf  die  heiligen  Weiden  zurück.  Weine!  Deine  Tränen,  mit  den  meinen
vermischt,  waschen die Spuren deiner Sünde ab,  und ich will  dir meine Brust und meine
Venen öffnen, weil du vom Übel, das dich verbrannt hat, aufgezehrt bist, und ich sage zu dir:
„Nähre dich und lebe.“

Komm, daß ich dich in meine Arme nehme. Wir werden schnell auf heilige und sichere Weiden
gehen. Du wirst alles von dieser Stunde der Verzweiflung vergessen. Und die neunundneunzig
Schwestern,  die  guten,  sie  werden  jubeln  bei  deiner  Rückkehr;  denn  ich  sage  dir,  mein
verirrtes Schäflein, daß ich dich, von weither kommend, gesucht, eingeholt und gerettet habe;
man feiert mehr ein verlorenes Schaf, das zurückkehrt, als die neunundneunzig Gerechten,
die sich nie vom Schafstall entfernt haben.«

- 2 -



DER GOTTMENSCH Kapitel (273-278) zu Maria von Magdala

Jesus hat sich nie umgedreht,  um auf den Weg zu blicken in seinem Rücken, auf dem im
abendlichen Dämmerschein Maria von Magdala dahergekommen ist. Sie ist immer noch sehr
elegant, aber wenigstens gut gekleidet, von einem dunklen Schleier bedeckt, der ihre Züge und
Formen verhüllt. Und als Jesus sagt: »Ich habe dich gefunden, Geliebte«, fährt Maria mit den
Händen unter den Schleier und beginnt zu weinen, leise und untröstlich. Das Volk sieht sie
nicht, denn sie befindet sich auf der anderen Seite der Hecke, die den Weg einsäumt. Nur der
Mond, der hoch steht, und der Geist Jesu sehen sie . . .
Und er sagt zu mir: »Die Deutung findest du in der Vision selbst. Doch ich werde noch mit dir darüber reden. Nun
ruhe dich aus! Ich segne dich, treue Maria!«

274.  »Nach  der  Erinnerung  an  das  Gesetz  habe  ich  die  Hoffnung  auf
Vergebung singen lassen«

Jesu sagt:
»Seit Januar, nachdem ich dich das Abendmahl im Hause Simon des Aussätzigen sehen ließ, hast du und dein
geistlicher Führer danach verlangt, mehr über Maria Magdalena und das, was ich zu ihr gesagt habe, zu erfahren.
Nach sieben Monaten will ich euch heute die Seiten der Vergangenheit aufschlagen, um euch zufriedenzustellen;
um  allen,  die  sich  über  solche  Aussätzige  der  Seele  zu  beugen  haben,  eine  Richtschnur  zu  geben  und  die
Unglücklichen, die in ihrem Grab des Lasters ersticken, herauszurufen.

Gott ist gut. Mit allen ist er gut. Er mißt nicht mit menschlichem Maße. Er macht keinen
Unterschied zwischen Sünde und Todsünde. Die Sünde schmerzt ihn, um welche es sich auch
immer handelt. Die Reue erfreut ihn; er ist bereit zu verzeihen. Der Widerstand gegen die
Gnade macht ihn unerbittlich streng; denn die Gerechtigkeit kann dem Unbußfertigen nicht
verzeihen; so stirbt er als solcher trotz aller Hilfe, die er empfangen hat, um sich zu bekehren.

Aber die verfehlten Bekehrungen sind, wenn nicht zur Hälfte, so doch zu vier Zehntel, auf die
versäumten  Bekehrungsversuche  der  dafür  Bestellten,  auf  mangelndes  Verständnis  und
verlogenen Eifer, verbunden mit wirklichem Egoismus und Hochmut, zurückzuführen; man
zieht es vor, ruhig in seinen vier Wänden zu bleiben, anstatt durch den Schlamm zu waten, um
ein Herz zu retten.  „Ich bin rein.  Ich bin der Achtung würdig.  Ich gehe nicht dorthin,  wo
Schmutz ist, wo man mir die Achtung verweigert.“ Aber wer so spricht, hat das Evangelium
nicht  gelesen,  wo geschrieben steht,  daß der  Sohn Gottes hinging,  Zöllner  und Dirnen zu
bekehren, und nicht nur Rechtschaffene, die nach dem alten Gesetz lebten. Aber denkt ein
solcher nicht daran, daß der Hochmut geistige Unreinheit ist, daß die Lieblosigkeit Unreinheit
des Herzens ist? Wirst du beleidigt? Ich wurde es vor dir und mehr als du, und ich war der
Sohn Gottes. Wird dein Gewand in den Schmutz geraten? Habe ich nicht mit meinen Händen
diesen Schmutz berührt, ihm auf die Füße geholfen und gesagt: „Wandle auf diesem neuen
Weg?“

Erinnert ihr euch nicht, was ich euren ersten Vorgängern sagte? „In welche Stadt, in welches
Dorf ihr auch immer kommt, erkundigt euch, ob dort jemand ist,  der es verdient, und dann
wohnt bei ihm.“ Damit die Welt nicht murrt.  Die Welt ist stets geneigt, in allen Dingen das
Schlechte zu sehen. Doch ich habe hinzugefügt: „Wenn ihr in die Häuser eintretet – Häuser
habe ich gesagt, nicht Haus – dann grüßt mit den Worten: ‚Der Friede sei mit diesem Haus.‘
Wenn das Haus dessen würdig ist, dann wird der Friede über dasselbe kommen; wenn es nicht
würdig ist, kommt er auf euch zurück.“ Ich möchte damit sagen: bis ihr nicht ganz sicher über
die  Unbußfertigkeit  seid,  müßt  ihr  für  alle  die  gleiche  Liebe  haben.  Und  ich  habe  diese
Unterweisung vervollständigt mit den, Worten: „Und wenn euch jemand nicht aufnimmt und
eure Worte nicht anhört, dann schüttelt beim Verlassen dieser Häuser oder dieser Stadt den
Staub, der an euren Sohlen haftet, ab.“ Für die Guten, aus denen die ständig geübte Güte
gleichsam einen Block reinsten Kristalls macht, ist die Gefahr der Unzucht nur ein Staub, den
man abschütteln oder fortblasen kann, ohne daß eine Narbe zurückbleibt.

Seid wahrhaft gut, ein einziger Block mit der ewigen Güte in der Mitte, und keine Verderbnis
wird euch erreichen und beschmutzen können, außer die Sohlen, die den Boden berühren. Die
Seele  ragt  hoch darüber  hinaus.  Die  Seele  des  Guten ist  eins  mit  Gott.  Die  Seele  ist  im

- 3 -



DER GOTTMENSCH Kapitel (273-278) zu Maria von Magdala

Himmel. Dorthin gelangt kein Staub und kein Schlamm, auch wenn er mit Hinterlist gegen
den Geist des Apostels geschleudert wird.

Er kann das Fleisch verletzen, euch materiell oder moralisch verwunden, euch verfolgen oder
beleidigen; denn das Böse haßt das Gute. Bin ich vielleicht nicht beleidigt worden? Bin ich
nicht getroffen worden? Aber haben die Schläge, die häßlichen Worte, meinen Geist getroffen?
Haben sie  ihn verwirrt?  Nein!  Wie Speichel  auf  einem Spiegel,  wie ein gegen eine saftige
Frucht  geschleuderter  Stein  gleiten  sie  ab,  ohne  einzudringen;  oder  sie  werden  nur
oberflächlich eindringen,  ohne den im Kern verborgenen Keim zu verletzen,  vielmehr das
Aufkeimen fördern. Und wie das Korn stirbt, wenn es keimt, so geht es auch dem Apostel.
Körperlich stirbt er wohl, tagtäglich stirbt er in metaphorischem Sinn; aber es wird nur das
menschliche Ich zerbrochen. Das ist jedoch kein Tod: es ist Leben. Der Geist siegt über den
Tod des Menschlichen.

Sie,  die  Sünderin,  ist  zu  mir  gekommen aus  der  Launenhaftigkeit  der  Untätigen,  die  im
Müßiggang nichts mit ihrer Zeit anzufangen weiß. Ihre Ohren waren nur an die Lügen und die
Schmeicheleien jener gewöhnt, die ihren Sinn einlullten, um sie zur Sklavin zu haben. Nun
aber vernahm sie die klare,  strenge Stimme der Wahrheit.  Jener Wahrheit,  die  sich nicht
davor fürchtet, verspottet und mißverstanden zu werden. Die nur spricht, indem sie auf Gott
blickt.  Und  wie  bei  einem  Festgeläute  alle  Töne  ineinanderfließen,  so  vereinen  sich  alle
Stimmen  in  seinem  Wort.  Es  sind  Stimmen,  die  im  Himmel,  im  freien  Blau  der  Lüfte,
erklingen,  und  sich  ausbreiten  über  Täler  und  Berge,  Ebenen  und  Seen,  um  an  die
Herrlichkeit des Herrn und seine Feste zu erinnern.

Erinnert ihr euch nicht an die doppelte Festfreude, die in Zeiten des Friedens den Tag des
Herrn erfüllte? Die große Glocke gab mit ihrem tönenden Klöppel im Namen des göttlichen
Gesetzes  den ersten  Ton an.  Sie  sagte:  „Ich  spreche im Namen Gottes,  des  Richters  und
Königs.“ Dann aber setzten die kleinen Glocken mit ihrem Harfenklang ein: „Denn er ist gut,
barmherzig und geduldig“, bis die kleinste Glocke mit ihrer silberhellen Engelsstimme sprach:
„Seine Liebe spornt euch an, Verzeihung und Mitleid zu üben, um euch zu lehren, daß die
Verzeihung  viel  nützlicher  ist  als  der  Groll  und  die  Barmherzigkeit  besser  als  die
Unerbittlichkeit. Kommt zu dem, der verzeiht. Habt Vertrauen auf den, der mit euch fühlt.“
Auch ich habe zuerst an das Gesetz erinnert, das von der Sünderin mit Füßen getreten worden
war; dann aber habe ich die Hoffnung auf Vergebung singen lassen.

Die Vergebung! Sie ist der Tau, der auf den Feuerbrand des Schuldigen fällt. Der Tau ist kein
Hagel,  der abprallt  und verwundet,  zerschmettert und zu Boden fällt,  nicht eindringt,  die
Blume aber tötet. Der Tau steigt so sachte herab, daß auch die zarteste Blume nicht spürt,
wenn er sich auf den Blütenblättern niederläßt. Dann aber trinkt sie die Erfrischung und
erholt sich. Er läßt sich auch bei den Wurzeln auf die trockene Scholle nieder und dringt dann
tiefer ein . . .  Er ist die Feuchtigkeit der Sterne, ein liebevolles Weinen der Amme auf die
durstigen Kinder, und dringt als Erquickung zusammen mit der süßen und belebenden Milch
ein.  Oh,  die  Geheimnisse  der  Elemente,  die  tätig  sind,  auch wenn der  Mensch ruht  oder
sündigt!

Die  Vergebung  ist  wie  dieser  Tau.  Er  bringt  nicht  nur  Reinheit  mit  sich,  sondern  auch
Lebenssäfte,  die  nicht  den  Elementen  entnommen  sind,  sondern  aus  göttlichen  Quellen
stammen.  Und  nach  dem Versprechen  der  Vergebung  spricht  die  Weisheit  und  sagt,  was
erlaubt und was nicht erlaubt ist, und ermahnt und rüttelt auf. Nicht mit Härte, sondern in
mütterlicher Sorge, um zu retten.

Wie oft werdet ihr in eurer Härte noch undurchdringlicher und abweisender gegen die Liebe,
die sich über euch neigt! . . . Wie oft verlacht ihr sie! Wie oft flieht ihr sie, während sie zu euch
spricht! . . . Wir oft haßt ihr sie! . . . Wenn die Liebe euch so behandeln würde, wie ihr es mit
ihr tut, dann wehe eurer Seele! Indessen, seht! Die Liebe ist die unermüdliche Wanderin, die
auf  der  Suche  nach  euch  ist.  Sie  sucht  euch  sogar  auf,  wenn  ihr  euch  in  dunklen  und
schmutzigen Höhlen versteckt.

- 4 -



DER GOTTMENSCH Kapitel (273-278) zu Maria von Magdala

Warum wollte ich in jenes Haus gehen? Warum wirkte ich an ihr nicht ein Wunder? Um den
Aposteln zu zeigen, wie sie handeln, wie sie der Voreingenommenheit und der Kritik trotzen
müssen,  um  eine  Pflicht  zu  erfüllen,  die  so  erhaben  ist,  daß  sie  über  allen  weltlichen
Kleinigkeiten steht.

Warum habe ich Judas jene Worte gesagt? Die Apostel waren zu sehr Menschen. Alle Christen
sind noch zu sehr Menschen; auch die Heiligen der Erde sind es, wenn auch in geringerem
Maße. Auch in den Vollkommenen bleibt immer irgendetwas Menschliches zurück. Doch die
Apostel waren noch nicht so weit. Ihre Gedanken waren noch von menschlichen Dingen erfüllt.
Ich habe sie zu Höherem geführt. Aber das Gewicht ihres Menschseins hat sie immer wieder
hinuntergezogen. Um sie stets weniger fallenzulassen, mußte ich auf den Weg des Aufstiegs
Dinge stellen, die geeignet waren, den Abstieg aufzuhalten. Sie sollten in der Betrachtung und
in der Ruhe einen Halt finden, um dann wieder höher aufsteigen zu können, diesmal über die
vorher erreichte Grenze hinaus. Es mußte sich um Dinge handeln, die sie davon überzeugten,
daß ich Gott bin. Daher die Seelenschau, daher die Herrschaft über die Elemente, daher die
Wunder, die Verklärung, die Auferstehung und die Allgegenwart.

Ich war auf dem Wege nach Emmaus, während ich zugleich im Abendmahlsaal war. Und die
von den Aposteln und Jüngern festgestellte Allgegenwart erschütterte sie, löste sie von ihren
weltlichen Banden und führte sie auf den Weg Christi.

Mehr als für Judas,  der schon in sich den Todeskeim barg,  sprach ich für die anderen elf
Apostel. Ich mußte notwendigerweise meine Gottheit vor ihnen aufleuchten lassen, nicht aus
Hochmut, sondern weil es für ihre Ausbildung notwendig war. Ich bin Gott und Meister. Jene
Worte mußten mich als  Gott  offenbaren.  Ich enthüllte  mich in übermenschlicher Art  und
lehrte die Vollkommenheit:  keine  schlechten Gespräche führen,  nicht  einmal mit  unserem
Innersten. Denn Gott sieht, und er muß in ein reines Inneres sehen, um dort hinabsteigen und
seinen Aufenthalt nehmen zu können.

Warum habe ich das Wunder nicht in jenem Haus gewirkt? Um allen zu verstehen zu geben,
daß die  Gegenwart Gottes eine reine Umgebung erfordert, aus Rücksicht auf seine erhabene
Majestät. Um nicht mit Lippenworten zu sprechen, sondern mit einem tiefergehenden Wort,
das  bis  zur  Seele  der  Sünderin  dringt  und  sagt:  „Siehst  du,  Unglückselige?  Du  bist  so
schmutzig, daß deine ganze Umgebung beschmutzt wird. So schmutzig, daß Gott in deiner
Anwesenheit nicht wirken kann. Du bist schmutziger als irgend jemand; denn du wiederholst
die Sünde Evas und hältst dem Adam die Frucht entgegen, indem du ihn versuchst und seiner
Pflicht entziehst. Du Magd des Satans!“

Warum will ich aber nicht, daß sie von der geängstigten Mutter Satan genannt wird?  Weil
kein  Grund  Schmähung  und  Haß  rechtfertigt.  Die  erste  Notwendigkeit  und  die  erste
Bedingung, Gott in sich zu haben, besteht darin, keinen Groll zu hegen und zu verzeihen, zu
verstehen. Die zweite Bedingung besteht darin, daß man anerkennt, nicht sündenfrei zu sein;
man darf nicht allein die Fehler anderer sehen. Die dritte Bedingung ist, daß man dankbar
und  treu  zu  bleiben  weiß,  wenn  man  Gnade  erlangt  hat,  aus  Gerechtigkeit  dem  Ewigen
gegenüber. Unglücklich sind jene, die nach erhaltener Gnade schlimmer sind als die Hunde
und sich ihres Wohltäters nicht erinnern, während das Tier sich dessen erinnert!

Ich habe kein Wort  an Magdalena gerichtet.  Als  wäre  sie  eine  Statue,  habe ich sie  einen
Augenblick  angeschaut;  dann  habe  ich  mich  abgewandt.  Ich  habe  mich  den  „Lebenden“
zugewandt, die ich retten wollte. Sie, tot wie behauener Marmor und noch mehr als dieser,
habe ich sie scheinbar voller Gleichgültigkeit behandelt. Aber ich habe kein Wort gesprochen
und nichts getan, was nicht ihre Seele treffen sollte, die ich retten wollte. Und das letzte Wort:
„Ich verhöhne nicht. Verhöhne auch du nicht! Bete für die Sünder, sonst nichts!“, hat sich wie
eine wachsende Blumengirlande mit dem ersten Wort auf dem Berg verbunden: „Vergebung ist
nützlicher  als  Groll,  und  Mitleid  besser  als  Unnachgiebigkeit.“  Und  sie  haben  sie
eingeschlossen, die arme Unglückliche, in einen weichen, frischen Kranz duftender Liebe, um
sie  fühlen  zu  lassen,  wie  verschieden  die  liebevolle  Knechtschaft  Gottes  von  der  wilden

- 5 -



DER GOTTMENSCH Kapitel (273-278) zu Maria von Magdala

Knechtschaft Satans ist; wie lieblich der Himmelsduft ist, gegenüber dem Gestank der Sünde;
wie beruhigend es ist, heilig geliebt zu werden, anstatt satanisch besessen zu sein.

Seht, wie maßvoll der Herr in seinem Wollen ist. Er verlangt keine blitzartigen Bekehrungen.
Er  verlangt  nichts  Absolutes  von  einem Herzen.  Er  kann  warten.  Er  begnügt  sich.  Und
während er darauf wartet, daß das verlorene Schäflein den Weg, die Irrsinnige den Verstand
wiederfindet, begnügt er sich mit dem, was ihm die verzweifelte Mutter geben kann.

Ich frage sie nur: „Kannst du verzeihen?“ Wie viele andere Dinge hätte ich von ihr fordern
können, um sie eines Wunders würdig zu machen, wenn ich nach menschlicher Art gehandelt
hätte! Aber ich messe eure Kräfte mit göttlichem Maß. Für die verzweifelte Mutter war es
schon viel, wenn sie so weit kam zu verzeihen. Und das allein forderte ich in jener Stunde.
Dann, nachdem ich ihr das Kind zurückgegeben hatte, habe ich zu ihr gesagt: „Sei heilig und
heilige dein Haus.“ Aber solange der Schmerz sie quälte, habe ich nichts als Verzeihung der
Schuldigen gegenüber verlangt. Man kann von einem, der eben noch im Nichts der Finsternis
war, nicht alles verlangen. Die Mutter wäre so zum vollen Licht gelangt, und mit ihr die Frau
und die Kinder. In jenem Augenblick war es aber nur erforderlich, in ihre vom Weinen noch
blinden Augen den ersten Schein des Lichtes eindringen zu lassen: das Vergeben, das heißt,
das Morgengrauen des Tages Gottes.

Von den Gegenwärtigen wäre nur einer – ich meine nicht Judas; ich spreche von den Leuten,
die sich zugesellt hatten, nicht von meinen Jüngern – nur einer wäre nicht ans Licht gelangt.
Niederlagen sind mit den Siegen des Apostolates verknüpft. Es gibt immer einen Menschen,
für  den  sich  der  Apostel  umsonst  bemüht.  Aber  diese  Niederlagen dürfen  nicht  den  Mut
verlieren lassen. Der Apostel soll sich nicht anmaßen,  alles  erreichen zu wollen. Er hat mit
vielerlei  Kräften  zu  rechnen,  die  wie  die  Fangarme  eines  Polypen  die  Beute  zu  erfassen
suchen, die er ihnen entrissen hat. Das Verdienst des Apostels bleibt dasselbe. Unglücklich ist
der Apostel, der da sagt: „Ich weiß, daß ich keinen Erfolg haben werde, deshalb gehe ich nicht
dorthin.“ Das ist ein Apostel von geringem Wert.

Man  muß  sich  auch  dann  aufmachen,  wenn  unter  tausend  nur  einer  gerettet  wird.  Das
apostolische  Tagewerk  wird  durch  diesen  einen  ebenso  ertragreich,  wie  wenn  er  tausend
gerettet  hätte.  Da  er  alles  getan  hat,  was  in  seinen  Kräften  steht,  wird  Gott  ihn  dafür
belohnen.

Man muß auch daran denken, daß dort, wo der Apostel  nicht bekehren kann, weil der zu
Bekehrende zu sehr von Satan umklammert ist, und die Kraft des Apostels nicht ausreicht,
Gott immer noch eingreifen kann. Also? Wer ist mächtiger als Gott?

Eine andere Sache, die der Apostel unbedingt üben muß, ist die Nächstenliebe. Offenkundige
Liebe! Nicht nur eine im Herzen verborgene Liebe den Brüdern gegenüber. Sie genügt unter
guten Brüdern. Aber der Apostel ist ein Arbeiter Gottes; er darf sich nicht damit begnügen,
nur zu beten; er muß auch handeln. Er muß mit Liebe handeln. Mit großer Liebe. Härte lähmt
die Arbeit des Apostels und hemmt die Hinkehr der Herzen zum Licht. Keine Härte, sondern
Liebe!

Die Liebe ist das Gewand des Liebenden. Die Liebe ist die Rüstung gegen die Angriffe der
bösen Leidenschaften. Die Liebe enthält ein Übermaß an konservierenden Essenzen, die euch
vor  dem Eindringen menschlich-satanischer  Fäulnis  bewahrt.  Um eine Seele  gewinnen zu
können,  muß man zu lieben verstehen.  Um eine  Seele  zu gewinnen,  muß man sie  soweit
bringen,  daß  sie  liebt;  daß  sie  das  Gute  liebt  und  ihren  armen,  sündigen  Liebhabereien
entsagt.

Ich wollte die Seele Maria Magdalenas gewinnen. Und wie bei dir, kleiner Johannes, habe ich
mich nicht darauf beschränkt, von meinem Lehrstuhl aus zu sprechen. Ich bin hinabgestiegen,
um sie auf den Wegen der Sünde zu suchen. Ich bin ihr nachgegangen und habe sie mit meiner
Liebe verfolgt. Süße Verfolgung! Ich, die Reinheit, bin dort eingekehrt, wo sie, die Unreinheit,
sich befand.

- 6 -



DER GOTTMENSCH Kapitel (273-278) zu Maria von Magdala

Ich habe kein Ärgernis gefürchtet, weder für mich, noch für die anderen. Ärger konnte nicht
bei mir einkehren, weil ich die Barmherzigkeit bin; und sie weint über die Sünden und nimmt
kein  Ärgernis  daran.  Unglücklich  ist  der  Hirte,  der  Ärgernis  nimmt,  sich  hinter  diesem
Vorwand verschanzt und eine Seele im Stiche läßt. Wißt ihr nicht, daß die Seelen leichter als
die Körper zu erwecken sind; daß das barmherzige und liebevolle Wort: „Schwester, steh auf,
zu  deinem Heil!“  oft  Wunder  wirkt?  Ich  habe  mich  vor  dem Ärgernis  der  anderen  nicht
gefürchtet.  Vor  den  Augen  Gottes  war  mein  Wirken  gerechtfertigt.  Vor  den  Augen  der
Gerechten war es verständlich. Das Auge des Böswilligen, in dem die Bosheit gärt, die aus
einer inneren Fäulnis entsteht, hat keinen Wert. Es findet auch Schuld an Gott! Es sieht nur
sich selbst vollkommen. Deswegen kümmerte ich mich nicht darum.

Die drei Phasen der Rettung einer Seele sind die folgenden:

Völlig untadelhaft sein, um reden zu können, ohne zum Schweigen gezwungen zu werden. Man
kann zu einer ganzen Schar sprechen, derart, daß das apostolische Wort, das man an die die
mystische Barke umgebende Menge richtet, sich wie Wasserwellen immer mehr ausbreitet bis
zum  unruhigen  Ufer,  wo  jene  sich  aufhalten,  die  im  Schlamm  stecken  und  nicht  darauf
bedacht sind, die Wahrheit kennenzulernen.

Das ist die erste Arbeit, um die Kruste der harten Scholle zu durchbrechen und sie für den
Samen vorzubereiten. Das ist die schwerste Arbeit für den, der sie verrichtet, und für den, an
dem sie vorgenommen wird; denn das Wort muß wie der schneidende Pflug verwunden, um zu
öffnen. In Wahrheit sage ich euch, daß das Herz des guten Apostels selbst verwundet wird und
blutet, wenn es verwunden muß, um zu öffnen. Aber auch dieser Schmerz ist fruchtbringend.
Mit dem Blut und den Tränen des Apostels wird die unfruchtbare Scholle fruchtbar gemacht.

Die zweite Eigenschaft:  Auch dort arbeiten,  wo einer,  der seine Mission nicht ernst  nimmt,
fliehen würde. Sich verbrauchen in der Anstrengung, Unkraut, Dornen und Disteln ausreißen,
um das gepflügte Erdreich zu reinigen und darauf die Macht Gottes und seine Güte als Sonne
wirken zu lassen, und gleichzeitig, wie ein Richter oder ein Arzt, gerecht und barmherzig sein,
geduldig warten, um den Seelen Zeit zu lassen, die Krisis zu überstehen, zu überlegen, sich zu
entscheiden.

Dritter  Punkt:  Sobald  die  Seele,  die  im Schweigen  bereut  hat,  sich  weinend und  an  ihre
Vergangenheit  denkend,  schüchtern  und  in  der  Furcht,  zurückgewiesen  zu  werden,  dem
Apostel nähert, muß dieser ein Herz haben, das größer als das Meer, zarter als das Herz einer
Mutter und verliebter als das eines Bräutigams ist; er muß es vollkommen öffnen, um Wogen
der Zärtlichkeit ausfließen zu lassen.

Wenn ihr Gott in euch habt, Gott, der Liebe ist, werdet ihr leicht die Worte der Liebe finden,
die ihr zu den Seelen sagen müßt. Gott wird in euch und durch euch reden, und, wie Honig der
von  der  Wabe  tropft,  wie  der  Balsam,  der  aus  der  Ampulle  quillt,  wird  die  Liebe  die
ausgedörrten  und  angeekelten  Lippen  benetzen,  auf  die  verwundeten  Seelen  fallen  und
Erquickung und Arznei sein. Macht, daß die Sünder euch lieben; euch, die Lehrer der Seelen.
Macht, daß sie die Süßigkeit der himmlischen Liebe kennenlernen und nach keiner anderen
Speise mehr verlangen. Macht, daß sie in eurer Güte eine große Erleichterung finden und sie
für alle ihre Wunden suchen.

Ihr müßt dafür sorgen, daß eure Liebe ihnen jegliche Furcht nimmt, wie es die Epistel sagt,
die du heute gelesen hast: „Die Furcht setzt die Züchtigung voraus; wer fürchtet, ist nicht
vollkommen in der Liebe.“ Aber auch der ist nicht vollkommen, der Furcht einflößt.
Sagt nicht: „Was hast du getan?“ Sagt nicht: „Geh weg!“ Sagt nicht: „Du verlangst nicht nach
der  wahren  Liebe“,  sondern  sagt,  sagt  in  meinem  Namen:  „Liebe,  und  ich  werde  dir
verzeihen.“ Sagt: „Komm in die Arme Jesu.“ Sagt: „Koste dieses Engelsbrot und dieses Wort
und vergiß das Pech der Hölle und den Hohn Satans.“ Nehmt die Schwächen der anderen auf
euch. Der Apostel muß seine eigene und die Schwäche anderer, sein eigenes Kreuz und das
anderer  tragen,  und  wenn  ihr  zu  mir  kommt,  beladen  mit  verwundeten  Schäflein,  dann
beruhigt sie, diese Verirrten, und sagt zu ihnen: „Alles ist von jetzt an vergessen!“ Sagt: „Habe
keine Angst vor dem Erlöser. Er ist deinetwegen vom Himmel herabgekommen, gerade für

- 7 -



DER GOTTMENSCH Kapitel (273-278) zu Maria von Magdala

dich. Ich bin nur die Brücke, auf der du zu ihm gelangst. Er wartet jenseits des Flusses der
Lossprechung auf dich, um dich zu seinen heiligen Weideplätzen zu führen, die hier auf Erden
beginnen,  aber  dann  in  einer  ewigen  Schönheit,  die  nährt  und  selig  macht,  im  Himmel
weiterbestehen.“

Dies ist die Erklärung. Euch geht dies wenig an, ihr, dem guten Hirten getreue Schäflein. Aber wenn es dir, kleine
Braut, dein Vertrauen mehrt, wird es dem Pater noch mehr Licht in seinem Licht als Richter bringen, und vielen
wird es ein Ansporn sein zum Guten. Es wird der Tau sein, von dem ich gesprochen habe, der eindringt und nährt
und die welkenden Blumen wieder aufrichtet.
Erhebt das Haupt! Der Himmel ist oben. Sei im Frieden, Maria! Der Herr ist mit dir!«

275. Jesus sagt zu Marta: »Du hast den Sieg schon in deiner Hand«

Es ist ein klarer Sommermorgen, der Rosen über die seidenen Wellen des Sees entblättert.
Jesus ist gerade dabei, in eine Barke zu steigen, als Marta mit ihrer Dienerin herbeieilt. »Oh!
Meister! Höre mich an, um Gottes willen!«

Jesus geht von neuem an Land und sagt zu den Aposteln: »Erwartet mich beim Bach! Bereitet
schon alles für die Mission nach Magadan vor. Auch die Dekapolis wartet auf das Wort. Geht!«

Während die Barke vom Ufer abstößt und ausläuft, geht Jesus an der Seite Martas, während
Marcella achtungsvoll hinter ihnen folgt.

Sie entfernen sich von der Ortschaft  und schreiten am Ufer entlang,  das sich nach einem
sandigen,  spärlich bewachsenen Stück in einen herrlichen,  wilden Garten verwandelt.  Die
Küste beginnt auch anzusteigen und spiegelt sich im Wasser.

Als sie an einem einsamen Ort angelangt sind, sagt Jesus lächelnd: »Was willst du mir sagen?«

»Oh, Meister .  .  .  Heute nacht,  kurz nach der zweiten Nachtwache,  ist  Maria nach Hause
gekommen. Ach!  Ich habe vergessen,  dir zu sagen,  daß sie  mir während der Mahlzeit  zur
sechsten Stunde gesagt hatte: „Würdest du mir dein Gewand und deinen Mantel leihen? Sie
werden  etwas  kurz  sein.  Aber  ich  muß  das  Kleid  nicht  schürzen  und  den  Mantel  nicht
hochziehen . . . “ Ich habe ihr erwidert: „Nimm, was du willst, meine Schwester“, und das Herz
schlug mir heftig, denn zuvor hatte ich im Garten zu Marcella gesagt: „Am Abend muß ich in
Kafarnaum sein,  denn der Meister spricht heute zur Menge.“ Und ich hatte bemerkt,  wie
Maria zusammengefahren war, die Farbe wechselte und allein hin- und herging, wie jemand,
der unruhig und aufgeregt ist, der eine Entscheidung treffen muß . . . und noch nicht weiß,
was er tun und was er nicht tun soll.

Nach  der  Mahlzeit  ist  sie  in  mein  Zimmer  gegangen  und  hat  das  dunkelste  Gewand
genommen, das einfachste, hat es probiert und dann die Amme gebeten, den ganzen Saum
herunterzulassen, denn das Kleid war zu kurz. Sie hat zuerst versucht, es selbst zu machen,
mußte aber weinend bekennen: „Ich habe das Nähen verlernt. Ich habe alles vergessen, was
nützlich und gut ist . . . “, und sie hat die Arme um meinen Hals gelegt und bat: „Bete für
mich.“ Dann ist sie in die Dämmerung hinausgegangen . . . Wie sehr habe ich gebetet, daß sie
keinem begegne,  der  sie  hätte  aufhalten  können;  daß  sie  dein  Wort  verstehe;  daß  es  ihr
gelinge, endgültig das Ungeheuer zu erwürgen, das sie zur Sklavin gemacht hatte . . . Schau,
ich habe meinen Gürtel über deinen Gürtel gelegt, und wenn ich den harten Druck des Leders
auf meinen Hüften spürte, die nicht an so harte Gürtel gewöhnt sind, dann sagte ich: „Er ist
stärker als alles andere.“

Dann, mit dem Wagen ging es rasch, sind wir, ich und Marcella, gefahren. Ich weiß nicht, ob
sie uns in der Menge gesehen hat . . . Aber welcher Schmerz, welcher Dorn in meinem Herz,
als ich Maria nicht sah! Ich dachte: „Sie hat es bereut. Sie ist nach Hause zurückgekehrt . . .
oder sie ist geflohen, da sie meine Aufsicht, die sie selbst verlangt hatte, nicht mehr ertragen
konnte.“  Ich  habe  dir  zugehört  und  dabei  unter  meinem  Schleier  geweint.  Diese  Worte
schienen alle für sie bestimmt zu sein . . . und sie konnte sie nicht hören! So dachte ich, da ich

- 8 -



DER GOTTMENSCH Kapitel (273-278) zu Maria von Magdala

sie  nicht  sah.  Ich  bin  entmutigt  nach  Hause  gegangen.  Es  ist  wahr,  ich  habe  dir  nicht
gehorcht, denn du hattest mir gesagt: „Wenn sie kommt, dann erwarte sie zu Hause.“ Aber
schau auf  mein Herz,  Meister!  Es war meine Schwester,  die  zu dir ging!  Durfte ich nicht
dabeisein und sie bei dir sehen? Und dann! . . . Du hattest mir gesagt: „Sie wird zerrissen
sein.“ Ich wollte sofort in ihre Nähe gehen, um sie zu stützen . . .

Ich kniete weinend und betend in meiner Kammer, als sie lange nach der zweiten Nachtwache
eintrat. So leise, daß ich sie erst bemerkte, als sie sich über mich warf, mich umschlang und
sagte: „Alles, was du sagst, ist wahr, geliebte Schwester! Er ist noch viel mehr, als du glaubst.
Seine Barmherzigkeit ist noch viel größer. Oh, meine Marta! Du brauchst mich jetzt nicht
mehr zu halten! Du wirst mich nicht mehr zynisch und verzweifelt sehen! Du wirst mich nie
mehr sagen hören: ‚Nicht denken müssen.‘ Jetzt will ich denken. Ich weiß nun, an was ich
denken muß. An die menschgewordene Güte! Du hast gebetet, meine Schwester, gewiß hast du
für mich gebetet. Und du hast deinen Sieg schon in der Hand. Deine Maria, die nicht wieder
sündigen will, die nun wieder neu geboren wird! Siehe sie hier! Schau ihr gut ins Gesicht.
Denn es ist eine neue Maria, mit einem von Tränen gewaschenen Gesicht, voller Hoffnung und
Reue. Du kannst mich küssen, reine Schwester. Es ist keine Spur schamloser Liebe mehr auf
meinem Gesicht. Er hat gesagt, daß er meine Seele liebt. Denn zu ihr und über sie hat er
gesprochen.  Das  verirrte  Schäflein  war  ich.  Er  hat  gesagt,  höre  gut  zu,  ob  ich  es  recht
wiederhole; du kennst die Redeweise des Erlösers . . . “ und dann hat sie mir ganz genau dein
Gleichnis  erzählt.  Maria  ist  sehr  intelligent!  Viel  intelligenter  als  ich!  Sie  hat  ein  gutes
Gedächtnis. So habe ich dich zweimal gehört; und wenn die Worte auf deinen Lippen heilig
und  anbetungswürdig  waren,  dann  waren  sie  für  mich  auf  ihren  Lippen  heilig,
anbetungswürdig  und  liebenswert;  denn  es  waren  die  Lippen  der  Schwester,  meiner
wiedergefundenen Schwester,  die zum häuslichen Herd zurückgekehrt ist.  Wir hielten uns
umarmt, während wir auf der Matte des Bodens saßen wie einst, da wir noch Kinder waren
und uns zusammen im Zimmer Mamas oder im Raum, wo sie  webend oder stickend ihre
herrlichen Stoffe herstellte, aufhielten; sie war mir nicht mehr durch die Sünde entfremdet,
und es schien mir,  als ob auch Mama mit ihrem Geist anwesend wäre.  Wir weinten ohne
Schmerz, vielmehr in großem Frieden! Wir küßten uns voller Glückseligkeit . . . Dann schlief
Maria, müde vom langen Gehen, von der Erregung und von vielen anderen Dingen, in meinen
Armen  ein;  ich  legte  sie  mit  Hilfe  der  Amme  auf  mein  Bett  .  .  .  Ich  habe  sie  dort
zurückgelassen und bin hierher geeilt . . . « Und Marta küßt selig die Hände Jesu.

»Nun sage auch ich dir, was Maria gesagt hat: „Du hast deinen Sieg schon in der Hand.“ Geh
hin  und  sei  glücklich!  Geh  in  Frieden!  Sei  gütig  und  klug  im  Umgang  mit  der
Wiedergeborenen. Leb wohl, Marta! Laß es auch Lazarus wissen, der sich im Garten quält.«

»Ja, Meister! Aber wann wird Maria mit uns Jüngerinnen kommen?«

Jesus lächelt und sagt: »Der Schöpfer machte die Schöpfung in sechs Tagen, und am siebten
ruhte er.«

»Ich verstehe. Man muß Geduld haben . . . «

»Geduld, ja! Seufze nicht! Auch das ist eine Tugend. Der Friede sei mit euch, Frauen! Wir
werden uns bald wiedersehen.« Jesus verläßt sie und geht zur Stelle am Ufer, wo bereits das
Boot wartet.

276. Magdalena im Haus des Pharisäers Simon (vgl: Lk 7,36-50)

Zum Trost für meine vielen Leiden und um mich die Bosheiten der Menschen vergessen zu lassen, gewährt mir
mein Jesus diese Betrachtungen:

Ich sehe einen reich ausgestatteten Saal. Ein großartiger Kronleuchter hängt von der Decke
herab, und seine vielen Lampen sind angezündet. An den Wänden hängen kostbare Teppiche
und stehen geschnitzte Sessel, die mit Elfenbein und Metall eingelegt sind. In der Mitte des

- 9 -



DER GOTTMENSCH Kapitel (273-278) zu Maria von Magdala

Saales befindet sich eine große Tafel, die aus vier im Quadrat aufgestellten Tischen besteht.
Die  Tafel  ist  sicher  für  die  vielen  Gäste  (alles  Männer)  so  hergerichtet  und  mit  schönen
Tischdecken und kostbarem Geschirr gedeckt worden. Wertvolle  Krüge und Becher stehen
bereit, und viele Diener kommen und gehen und bringen Speisen und Weine. Der Fußboden
ist sehr schön, und das Licht der Öllampen spiegelt sich darin. Außen um das Quadrat der vier
Tische  herum  befinden  sich  die  Sitzgelegenheiten,  die  schon  alle  von  den  Eingeladenen
eingenommen worden sind.

Es kommt mir vor, als wäre ich in der halbdunklen Ecke im Hintergrund des Saales, neben
einer Türe, die nach außen hin geöffnet ist, vor der aber ein schwerer Teppich oder Gobelin
vom Türbalken herunterhängt.

Auf  der  dem  Eingang  gegenüberliegenden  Seite  sitzt  der  Hausherr  mit  den  wichtigsten
Gästen. Er ist ein älterer Herr und trägt eine weite, weiße Tunika, die an den Hüften von
einem gestickten Gürtel zusammengehalten wird. Das Gewand hat auch am Hals, am Ende
der Ärmel und am unteren Saum Borten mit gestickten Motiven. Doch das Gesicht des Alten
gefällt mir nicht. Es ist bösartig, kalt, hochmütig und gierig.

Ihm gegenüber sitzt mein Jesus. Ich sehe ihn von der Seite, fast von hinten. Er trägt sein
übliches weißes Gewand und Sandalen; die Haare sind in der Mitte gescheitelt und haben die
gewohnte Länge.

Ich bemerke, daß er und auch seine Tischgenossen nicht sitzen, also nicht aufrecht am Tisch
sitzen,  sondern liegen.  Bei  der Vision von der Hochzeit  zu Kana habe ich nicht  auf  diese
Besonderheit geachtet; ich habe nur gesehen, daß alle beim Essen den linken Arm aufstützten;
doch schienen sie nicht zu liegen, vielleicht weil die Liegebetten weniger prächtig und viel
kürzer waren. Hier stehen richtige Betten; sie gleichen modernen Diwanen.

Jesus  hat neben sich Johannes,  und da er  seinen linken Ellbogen aufstützt  (wie alle),  ist
Johannes zwischen dem Tisch und der Person Jesu eingekeilt. Er berührt mit seinem Ellbogen
die  Seite  Jesu,  ohne  ihn  jedoch  beim  Essen  zu  hindern;  vielmehr  erlaubt  er  ihm,  sich
vertraulich an seine Brust zu legen, wenn er will.

Von den Frauen ist keine zugegen. Alle reden, und der Hausherr wendet sich ab und in voller
affektierter Herablassung und offenbarer Geringschätzung Jesus zu. Er will offensichtlich ihm
und den Anwesenden zeigen, daß er Jesus mit der Einladung in sein reiches Haus eine große
Ehre erweise; ihm, dem armen Propheten, den viele etwas überspannt finden . . .

Ich sehe, daß Jesus höflich und ruhig antwortet. Er hat ein sanftes Lächeln für den, der ihm
Fragen stellt, und ein leuchtendes Lächeln, wenn der, welcher mit ihm spricht oder ihn auch
nur anblickt, Johannes ist.

Dann sehe  ich,  wie  der  reiche Vorhang  an der  Türe  sich bewegt  und eine  junge,  schöne,
vornehm gekleidete und sorgfältig frisierte Frau hereinkommt. Ihr reiches, blondes, kunstvoll
hergerichtetes Haar bildet einen wahren Schmuck. Es scheint, als trage sie einen goldenen,
verzierten Helm, so sehr glänzt ihr Haar. Wenn ich ihr Kleid mit dem Gewand vergleiche, das
die Jungfrau Maria stets trägt, so ist dieses hier ungewöhnlich reich und pompös. Schnallen
auf  den  Schultern;  Schmuckstücke,  die  den  Ausschnitt  auf  der  Brust  zusammenhalten;
Goldkettchen,  die  die  Linie  der  Brust  unterstreichen,  und  ein  Gürtel,  der  mit  Gold  und
Edelsteinen verziert ist. Das ganze Kleid hebt die Linien des wunderschönen Körpers hervor.
Auf dem Kopf hat die Frau einen Schleier, der so dünn ist, daß er absolut nichts verhüllt. Er
dient nur dazu, ihren Reiz zu erhöhen. An den Füßen trägt sie kostbare Sandalen aus rotem
Leder mit goldenen Schnallen, deren Riemen um die Knöchel geschnürt sind.

Alle, außer Jesus, wenden sich um, sie anzuschauen. Johannes sieht nur kurz hin und wendet
seinen Blick wieder Jesus zu. Die anderen starren sie mit sichtlicher, teils böswilliger Gier an.
Aber die Frau schaut sie nicht an und kümmert sich nicht um das Geflüster, das sich bei
ihrem Eintreten erhoben hat, und um das Zuzwinkern von seiten Anwesender. Jesus tut, als
ob er nichts bemerke. Er fährt fort, mit dem Hausherrn zu reden.

- 10 -



DER GOTTMENSCH Kapitel (273-278) zu Maria von Magdala

Die Frau nähert sich Jesus und kniet zu Füßen des Meisters nieder. Sie stellt ein Gefäß auf
den Boden, das die Form eines bauchigen Kruges hat, und nimmt den Schleier vom Haupt,
indem sie eine kostbare Haarnadel entfernt, mit der er an der Haartracht befestigt war; dann
streift sie auch die Ringe von den Fingern und legt alles auf das Bett zu den Füßen Jesu
nieder.  Schließlich nimmt sie die Füße Jesu in ihre Hände,  zuerst  den rechten,  dann den
linken, löst die Riemen der Sandalen und legt sie auf den Boden. Unter Tränen küßt sie diese
Füße,  legt  ihre  Stirn  darauf  und liebkost  sie,  und die  Tränen  rinnen  wie  Regen,  der  im
Lampenschein glitzert, von den anbetungswürdigen Füßen Jesu herab.

Jesus wendet langsam das Haupt, nur ganz wenig, und seine tiefblauen Augen ruhen einen
Augenblick auf dem geneigten Kopf. Ein Blick der Vergebung! Dann richtet er seinen Blick
wiederum zur Mitte und läßt ihrem Herzenserguß freien Lauf.

Aber die anderen nicht. Sie spötteln, blinzeln sich zu und grinsen. Der Pharisäer setzt sich
einen  Augenblick  auf,  um  besser  sehen  zu  können,  und  in  seinem  Blick  spiegeln  sich
Verlangen, Ärger und Ironie. Sein Verlangen nach dieser Frau ist offenkundig. Verärgert ist er,
weil die Frau so frei eingetreten ist und die anderen denken könnten, daß sie . . . öfters in
diesem Haus zu Gast ist. Die Ironie gilt Jesus.

Aber die Frau kümmert sich um nichts. Sie weint unaufhörlich und lautlos. Nur große Tränen
und seltenes Schluchzen. Dann löst sie sich die Haare, zieht die goldenen Spangen heraus, die
ihre Frisur halten, und legt auch sie neben Ringe und Haarnadel. Die goldenen Haarsträhnen
fallen über ihre Schultern. Sie ergreift sie mit ihren beiden Händen und fährt damit über die
mit Tränen benetzten Füße Jesu, solange, bis diese trocken sind. Dann taucht sie die Finger in
das Gefäß und nimmt daraus eine gelbliche,  wunderbar duftende Salbe.  Der Duft,  der an
Lilien und Tuberosen erinnert, breitet sich im ganzen Saal aus. Die Frau greift ohne zu geizen
in das kleine Gefäß und salbt und küßt und liebkost die Füße.

Jesus schaut ab und zu mit liebevoller Barmherzigkeit auf sie. Johannes, erstaunt über diesen
Tränenausbruch,  schaut  hin  und  kann  seinen  Blick  nicht  mehr  von  Jesus  und  der  Frau
abwenden. Er blickt bald auf ihn, bald auf sie.

Das Gesicht  des  Pharisäers  wird immer düsterer.  Ich höre  hier  die  bekannten Worte  des
Evangeliums,  und  ich  höre  sie  in  einem  Ton  und  von  einem  Blick  begleitet,  die  den
mißgünstigen Greis zwingen, das Haupt zu senken.

Ich höre die Worte der Vergebung, die Jesus an die Frau richtet, die sich darauf entfernt,
indem sie ihre Schmucksachen zu den Füßen Jesu zurückläßt. Sie hat sich ihren Schleier um
den Kopf gewickelt und darin, so gut es ging, die aufgelösten Haare verborgen.
Jesus legt ihr mit den Worten: »Geh in Frieden!« die Hände auf das gesenkte Haupt, einen
Augenblick nur, doch mit überaus liebevoller Gebärde.

277. »Viel wird dem verziehen, der viel liebt«

Jesus sagt nun zu mir:
»Was den Pharisäer und seine Freunde veranlaßt hat, das Haupt zu senken, und was nicht im
Evangelium berichtet wird, sind die Worte, die mein Geist durch einen Blick wie Blitze in
diese ausgetrocknete und hungrige Seele geschleudert hat. Ich habe viel mehr geantwortet als
berichtet wird; denn mir war nichts von den Gedanken der Menschen verborgen. Und er hat
meine wortlose Sprache verstanden, die vorwurfsvoller war, als meine Worte es hätten sein
können.

Ich habe ihm gesagt: „Nein, keine niederträchtige Unterstellung, um dich vor dir selbst zu
rechtfertigen. Ich habe keine Sinnenlust wie du. Die Frau kommt nicht zu mir in sinnlicher
Absicht. Ich bin nicht wie du und deinesgleichen. Sie kommt zu mir, weil mein Blick und mein
gelegentliches  Wort  ihre  Seele  erleuchtet  haben,  in  der  die  Sinnenlust  die  Finsternis
verursacht hatte.  Sie kommt, um über ihre Sinnlichkeit Herr zu werden,  und weil  sie  als

- 11 -



DER GOTTMENSCH Kapitel (273-278) zu Maria von Magdala

armes Geschöpf weiß, daß sie allein nicht dazu imstande ist. Sie liebt in mir den Geist, nur
den Geist,  dessen übernatürliche Güte sie spürt. Nachdem sie soviel  Böses von euch allen
erfahren hat, die ihr ihre Schwäche für eure Laster ausgenützt und sie schließlich deswegen
verachtet  habt,  kommt sie  zu mir,  weil  sie  fühlt,  daß  sie  hier  das  Gute,  die  Freude,  den
Frieden gefunden hat, die sie im Pomp und Glanz der Welt vergeblich gesucht hatte.

Bemühe dich um die Heilung deiner Seele von deinem Aussatz, du scheinheiliger Pharisäer;
bemühe dich, die Dinge so zu sehen, wie sie wirklich sind. Lege ab deinen Geistesstolz und
deine fleischliche Wollust.  Sie sind ein viel ekelerregenderer Aussatz als der körperliche. Von
letzterem könnt ihr durch meine Berührung geheilt werden, wenn ihr mich darum bittet; vom
Aussatz des Geistes nicht, denn ihr wollt nicht von ihm befreit werden, weil er euch gefällt . Sie
aber will es! Und deswegen reinige und befreie ich sie von den Ketten ihrer Sklaverei. Die
Sünderin ist tot. Sie liegt da im Schmuck, den sie mir, sich schämend, schenkt, damit ich ihn
heilige, indem ich ihn für die Bedürfnisse meiner Person und meiner Jünger verwende; für die
Armen, denen ich mit dem Überfluß der anderen zu Hilfe komme.  Denn ich, der Herr des
Weltalls, besitze jetzt nichts, ich, der Erlöser der Menschen. Sie ist dort in dem Duft, den sie auf
meinen  Füßen  hinterlassen  hat;  den  Füßen,  denen  du  eine  Erfrischung  mit  dem Wasser
deines Brunnens versagt hast, nachdem ich so weit gegangen war, um auch dir das Licht zu
bringen.  Die  Sünderin  ist  tot.  Sie  ist  wieder  Maria  geworden,  schön  wie  ein  reines,
schamhaftes Mädchen in ihrer aufrichtigen Liebe. Sie hat sich in ihren Tränen gewaschen.
Wahrlich, ich sage dir, o Pharisäer, daß ich zwischen dem, der mich mit seiner reinen Jugend
liebt,  und  dieser,  die  mich  in  der  aufrichtigen  Zerknirschung  eines  in  der  Gnade
wiedergeborenen Herzens liebt, keinen Unterschied mache und dem Reinen und der Reuigen
den Auftrag erteile, meine Gedanken besser als die anderen zu verstehen, meinem Leib die
letzten Ehrungen zu erweisen und den ersten Gruß an mich zu richten (abgesehen von dem
meiner Mutter), nachdem ich auferstanden sein werde.“ Das wollte ich mit meinem Blick dem
Pharisäer zu verstehen geben.

Aber dich möchte ich noch auf etwas anderes hinweisen: zu deiner Freude und zur Freude
vieler.  Auch  in  Betanien  hat  Maria  diese  Geste  wiederholt,  welche  die  Morgenröte  ihrer
Erlösung darstellt. Es gibt persönliche Gesten, die sich wiederholen und eine Person und ihre
Eigenart kennzeichnen. Unverwechselbare Gesten! Doch, wie es sich geziemte, war die Geste
in Betanien weniger erniedrigend und vertraulicher in ihrer ehrfürchtigen Anbetung.

Viele Fortschritte hat Maria seit dieser Morgendämmerung ihrer Erlösung gemacht. Viele! Die
Liebe hat sie wie ein Wirbelwind in die Höhe und vorangetrieben. Die Liebe hat in ihr wie auf
einem Scheiterhaufen das unreine Fleisch verzehrt und dem gereinigten Geist die Herrschaft
übergeben.  Und Maria,  verschieden in der wiedergewonnenen Würde der Frau wie  in der
Kleidung,  ist  nun eine  andere,  einfach  wie  meine  Mutter  in  der  Frisur,  im Blick,  in  der
Haltung und im Reden, neu; so war es auch eine neue Art,  mich zu ehren durch dieselbe
Geste. Sie nimmt ihren letzten Salbtopf, den sie für mich aufbewahrt hat, und gießt ihn aus
über meine Füße und mein Haupt,  ohne Tränen und mit einem Blick, den die Liebe und die
Sicherheit, Vergebung erlangt zu haben und gerettet zu sein, erstrahlen läßt. Jetzt kann Maria
mein Haupt berühren und salben.  Reue und Liebe haben sie  gereinigt  mit  dem Feuer der
Serafim, und sie selbst ist nun ein Seraf.

Sage es dir selbst, Maria, meine „kleine Stimme“, sage es den Seelen.  Geh und sage es den
Seelen, die nicht zu mir zu kommen wagen, weil sie sich schuldig fühlen. Viel, ja sehr viel wird
dem verziehen, der viel liebt. Der mich sehr liebt. Ihr wißt nicht, ihr armen Seelen, wie euch der
Erlöser liebt! Fürchtet euch nicht vor mir! Kommt voller Vertrauen! Voller Mut! Ich öffne euch
mein Herz und die Arme.

Denkt immer daran: Ich mache keinen Unterschied zwischen dem, der mich mit unversehrter
Reinheit  liebt,  und dem,  der  mich  mit  der  aufrichtigen Zerknirschung eines  in  der  Gnade
wiedergeborenen Herzens liebt. Ich bin der Erlöser. Erinnert euch immer daran! 

Geh in Frieden. Ich segne dich.«

- 12 -



DER GOTTMENSCH Kapitel (273-278) zu Maria von Magdala

278. Erwägungen über die Bekehrung Maria Magdalenas

Heute habe ich den ganzen Tag über das nachgedacht, was Jesus mir gestern abend diktiert hat, und auch darüber,
was ich gesehen und verstanden habe, obwohl nicht darüber gesprochen worden ist.

Bei dieser Gelegenheit möchte ich noch bemerken, daß die Gespräche der Tischgenossen, sofern ich sie verstanden
habe, also besonders die jener, die Jesus zugewandt waren, Ereignisse des Tages betrafen: die Römer, das von ihnen
mißachtete Gesetz, ferner die Mission Jesu als Lehrmeister einer neuen Schule. Aber unter dem Deckmantel der
Höflichkeit,  so  konnte  man verstehen,  waren  es  boshafte  und  verfängliche  Fragen,  die  Jesus  in  Verlegenheit
bringen sollten. Doch es gelang ihnen nicht,  Jesus zu verwirren, denn mit wenigen Worten gab er die richtige
Antwort und machte weitere Fragen unnötig.

Auf die Frage, von welcher besonderen Schule oder Sekte er ein neuer Lehrmeister sei, antwortete er schlicht: »Von
der Schule Gottes. Er ist es, dessen heiliges Gesetz ich befolge, und seinetwegen bin ich darauf bedacht, daß in den
Kleinen (und dabei schaute er mit Liebe auf Johannes und in Johannes auf alle, die aufrichtigen Herzens sind) das
Gesetz erneuert werde in seiner ganzen Wesenheit, auf daß es wie am Tag werde, als der Herr, unser Gott, es auf
Sinai kundgetan. Ich bringe die Menschen zurück zum Licht Gottes.«

Auf die Frage, was er von den Mißbräuchen und Übergriffen Cäsars denke, der sich zum Beherrscher Palästinas
gemacht hatte, antwortete Jesus: »Cäsar ist, was er ist, weil Gott es so will. Gedenkt des Propheten Jesaja. Nennt
er nicht durch göttliche Erleuchtung Assur „die Zuchtrute“ seines Zorns? Die Zuchtrute, mit der das Volk Gottes
bestraft wird, weil es sich von Gott abgewendet hat und sich Täuschungen hingibt? Und sagt er nicht auch, daß er
ihn, nachdem er ihn zur Bestrafung benützt hat, zerbrechen wird, weil er seine Macht mißbraucht hat und zu
hochmütig und grausam geworden ist?«

Diese beiden Antworten haben den größten Eindruck auf mich gemacht.

Heute abend sagt mein Jesus lächelnd zu mir:

»Immer komme ich, Maria, wenn jemand sich bemüht, zu verstehen. Ich bin kein harter und
strenger Gott. Ich bin lebendige Barmherzigkeit. Und schneller als der Gedanke bin ich bei
dem, der sich an mich wendet.

Auch der armen Maria von Magdala, die in ihren Sünden versunken war, war ich sofort mit
meinem Geist zu Hilfe geeilt, als sich in ihr das Verlangen regte, zu verstehen und das Licht
Gottes und ihren eigenen Zustand in der Finsternis zu erkennen. Und ich bin ihr zum Licht
geworden.

Zu vielen habe ich an jenem Tag gesprochen, aber in Wirklichkeit galt es ihr allein. Ich hatte
nur  sie  im  Auge,  die  zu  mir  gekommen  war,  einem  Drang  der  Seele  folgend,  in  einer
Auflehnung gegen das Fleisch, dessen Sklavin sie war. Ich hatte nur sie im Auge mit ihrem
armen, vom Sturm gepeitschten Gesicht, mit ihrem erzwungenen Lächeln, das soviel innere
Tränen unter dem Gewand der Sicherheit und lügnerischer Freude verbarg, da sie der Welt
und sich selbst nicht mehr traute. Ich sah nur sie, die viel mehr in Dornen verstrickt war als
das verirrte Schäflein im Gleichnis; sie, die am Ersticken war im Überdruß ihres Lebens, der
an die Oberfläche gestiegen war, wie jene tiefen Wellen, die die Wasser der Tiefe in die Höhe
wälzen.

Ich  habe  keine  großen  Worte  gebraucht;  ich  habe  kein  Thema  gewählt,  das  auf  sie,  die
bekannte  Sünderin,  hingewiesen  hätte,  um  sie  nicht  zu  beschämen  und  zur  Flucht  zu
zwingen.  Ich  habe  sie  in  Frieden  gelassen.  Ich  ließ  mein  Wort  und  meinen  Blick  in  sie
eindringen und in ihr wirken, um aus diesem momentanen Impuls die glorreiche Zukunft
einer Heiligen zu gestalten. Ich habe mit einem der lieblichsten Gleichnisse zu ihr gesprochen
mit  einem  Strahl  des  Lichtes  und  der  Güte,  der  gerade  für  sie  ausgesandt  wurde.  Und
während sie an jenem Abend ihren Fuß in das Haus des hochmütigen Reichen setzte, in dem
mein Wort nicht zu künftiger Herrlichkeit keimen konnte, weil es im pharisäischen Hochmut
erstickt wäre, wußte ich schon, daß sie kommen würde, nachdem sie soviel geweint hatte in
ihrer  Kammer  der  Lasterhaftigkeit  und  daß  im  Licht  dieser  Tränen  ihre  Zukunft  schon
beschlossen war.

Die Männer haben in ihrer Begehrlichkeit bei ihrem Eintritt in ihrem Fleisch gejubelt und ihr
in Gedanken schlechte Absichten unterstellt. Alle haben nach ihr begehrt, mit Ausnahme der

- 13 -



DER GOTTMENSCH Kapitel (273-278) zu Maria von Magdala

beiden Reinen an der Tafel: ich und Johannes! Alle glaubten, sie sei gekommen aus einer ihrer
leichtsinnigen  Launen,  die  sie,  in  ihrer  wahren  dämonischen  Besessenheit,  in
unvorhergesehene Abenteuer stürzten. Aber Satan war bereits besiegt. Und alle haben voller
Neid beobachtet, daß sie nicht ihretwegen, sondern meinetwegen gekommen war.

Der schlechte Mensch besudelt selbst die reinsten Dinge, wenn er nur für sein Fleisch und Blut
lebt. Nur die Reinen sehen klar, weil die Sünde ihren Geist nicht verwirrt. Aber, daß der Mensch
nicht  versteht,  soll  dich  nicht  erschüttern,  Maria.  Gott  versteht.  Und  das  genügt  für  den
Himmel.

Die Ehre, die von den Menschen kommt, vermehrt um keinen Grad die Herrlichkeit, die den
Auserwählten im Paradies zuteil wird. Bedenke das immer! Die arme Maria Magdalena ist in
ihren guten Taten immer falsch beurteilt worden. Dasselbe war nicht der Fall in bezug auf
ihre  sündhaften  Handlungen;  denn  das  waren  Bisse  der  Wollust  für  den  unersättlichen
Hunger der Lasterhaften. So wurde sie kritisiert und falsch beurteilt zu Naïn im Haus des
Pharisäers, kritisiert und getadelt in Betanien, in ihrem eigenen Haus.

Aber  Johannes  sagt  ein  großes  Wort,  das  den  Schlüssel  zu  dieser  letzten  Kritik  gibt:
„Judas  .  .  .  weil  er  ein  Dieb  war.“  Ich  sage:  „Der  Pharisäer  und seine  Freunde,  weil  sie
wollüstige  Menschen  waren.“  Siehst  du?  Die  sinnliche  Begierde  und  die  Gier  nach  Geld
erheben die Stimme der Kritik gegen die gute Tat. Die Guten kritisieren nicht. Niemals!
Sie haben Verständnis.

Aber, ich wiederhole es dir, die Kritik der Welt ist belanglos. Auf das Urteil Gottes kommt es
an.
Ich bereite dich jetzt auf die Lektion von morgen vor. Merke dir aus dem 12. Kapitel Daniels die Worte, die ihm von
meinem leuchtenden Engel gesagt worden sind: „Fürchte dich nicht! Der Friede sei mit dir! Fasse Mut und sei
stark.“ Und du, sei immer bereit, zu antworten: „Rede, mein Herr, denn du hast mich gestärkt.“«

Dann sagt Jesus zu mir:
»Wenn ich dich so aufmerksam bei meinen Unterweisungen sehe, kommst du mir vor wie eine fleißige Schülerin,
ihrem  Lehrer  ergeben,  der  für  sie  der  „Wissende“  ist.  Wenn  du  jedoch  selbst  etwas  Neues  entdeckst  und
Beobachtungen machst (während der Visionen), dann erinnerst du mich an ein gutes Kind, das der Vater an der
Hand führt. Er zeigt ihm gewisse Dinge, um es zum Nachdenken anzuregen, überläßt es jedoch auch sich selbst,
um ihm nicht die Freude zu nehmen, etwas Neues zu entdecken und selbstbewußter zu werden.

Um dies tun zu können, mußt du immer frei von menschlichen Sorgen sein. Immer freier! Du mußt immer sicherer
werden, um sorglos auf den Pfaden der Betrachtung zu wandeln, und immer ruhiger und vertrauensvoller, weil ich
dich an der Hand halte. Ein Vater läßt es sich nicht anmerken, aber er bringt mit tausend liebevollen Künsten sein
Kind dazu, das zu betrachten, was er ihm zeigen will. Oh, ich bin der liebevollste der Väter und der geduldigste
Lehrmeister für meine Kleinen, und wenn ich ein gelehriges und aufmerksames Kind an der Hand führen kann,
dann bin ich glücklich. Glücklich, Lehrmeister und Vater zu sein! Es kommt nur so selten vor, daß meine Geschöpfe
ihre Hand vertrauensvoll in die meine legen, um von mir geführt und unterrichtet zu werden und mir zu sagen:
„Ich liebe dich über alles und mit meinem ganzen Sein.“ Den wenigen, die so ganz ohne Vorbehalte  mein sind,
eröffne ich die Schätze der Offenbarungen und Betrachtungen und schenke ich mich rückhaltlos.

Aber,  Maria, da ich dich zur Verkünderin meiner Gottheit in ihren verschiedenen Erscheinungsformen erwählt
habe, für jene, die das Bedürfnis haben, aufgeweckt und hingeführt zu werden Gott zu schauen, darfst du nicht
vergessen,  alles  was  du  siehst,  gewissenhaft  wiederzugeben.  Auch  Kleinigkeiten  haben  ihre  Bedeutung.  Sie
beziehen sich nicht auf dich, sondern auf mich; daher ist es dir nicht erlaubt, sie auszulassen. Das wäre unredlich
und selbstsüchtig. Bedenke, daß du die Zisterne des göttlichen Wassers bist, in welche dieses Wasser sich ergießt,
damit alle daraus schöpfen können. Was die Diktate angeht,  hast du eine große Genauigkeit erreicht.  Bei den
Schauungen siehst du vieles; aber in der Eile, es niederzuschreiben und infolge deines Gesundheitszustandes und
deiner Umgebung kommt es vor, daß du manchmal Einzelheiten ausläßt. Das darfst du nicht tun. Setze sie als
Fußnote ein, aber notiere alles. Dies soll kein Vorwurf sein, es ist ein guter Rat deines Meisters.

Vor einigen Tagen hast du zu mir gesagt: „Wenn die Menschen dich durch mich ein wenig mehr lieben, rechtfertigt
dies alle meine Mühen und mein Leben, und ist mir eine hinreichende Belohnung; wenn auch nur ein einziger
Mensch durch dein ‚verborgenes Veilchen‘ zu dir zurückkehrte, wäre ich glücklich.“ Je aufmerksamer und genauer
du bist, um so größer wird die Zahl jener sein, die zu mir kommen, und um so größer wird auch deine gegenwärtige
geistige Seligkeit und deine künftige ewige Seligkeit sein.

Geh in Frieden! Dein Herr ist mit dir.«

- 14 -


