
DER GOTTMENSCH 324. Im_Tempel am Laubhüttenfest
 ( mit Markierungen: vergleichbar Lukasevangelium: 14,25-33 / 19,11-27 / 10,25-37 / 13,1-5  )

324. Im Tempel am Laubhüttenfest

Jesus ist auf dem Weg zum Tempel. Eine Gruppe von Jüngern geht ihm voraus, während die
Gruppe  der  Jüngerinnen,  bestehend aus  der  Mutter,  Maria  des  Klopas,  Maria  Salome,
Susanna,  Johanna  des  Chuza,  Elisa  von  Bet-Zur,  Annalia  von  Jerusalem,  Marta  und
Marcella, ihm nachkommt. Magdalena ist nicht dabei. Um Jesus herum die zwölf Apostel
und Margziam.
Jerusalem zeigt sich in der ganzen Pracht der festlichen Tage. Volk aller Herren Länder
füllt die Straßen. Gesänge, Reden, gemurmelte Gebete, Flüche der Eselstreiber, vereinzeltes
Kinderweinen ...  Und über  dem Ganzen ein klarer  Himmel,  der zwischen den Häusern
herunterschaut,  und  eine  heitere  Sonne,  die  die  Farben  der  Gewänder  belebt  und  die
sterbenden Farben der Laubengänge und Bäume, die hinter den Mauern der verschlossenen
Gärten oder Terrassen zu sehen sind, aufleuchten läßt.
Bisweilen begegnet Jesus ihm bekannten Personen, und der Gruß ist mehr oder weniger
ehrerbietig,  je  nach  Stimmung  des  Begegneten  So  ist  der  Gruß  Gamaliëls  tief,  jedoch
bemessen; er blickt dabei Stephanus, der ihm aus der Gruppe der Jünger zulächelt, scharf
an und ruft ihn, nachdem er sich vor Jesus verbeugt hat, auf die Seite, um einige Worte an
ihn zu richten,  worauf  Stephanus zu seiner Gruppe zurückkehrt.  Ehrfurchtsvoll  ist  der
Gruß  des  alten  Synagogenvorstehers  Klopas  von  Emmaus,  der  ebenfalls  mit  seinen
Mitbürgern  zum  Tempel  geht.  Schroff  wie  eine  Verwünschung  ist  die  Erwiderung  des
Grußes durch die Pharisäer aus Kafarnaum.
Ein Sich-nieder-Werfen in den Staub und ein Küssen der Füße Jesu ist der Gruß der Bauern
Johanans, die vom Verwalter angeführt werden. Die Menge bleibt erstaunt stehen, um diese
Gruppe von Menschen zu beobachten, die sich an einer Wegkreuzung zu Füßen eines jungen
Mannes niederwerfen, der weder ein Pharisäer noch ein berühmter Schriftgelehrter, weder
ein Satrap noch ein mächtiger Höfling ist;  manch einer fragt,  wer er  wohl  sei,  und ein
Gemurmel wird laut: »Es ist der Rabbi von Nazaret, der, der Messias sein soll.«
Proselyten  und Heiden  drängen  sich  neugierig  um die  Gruppe  und  drücken  sie  an  die
Mauer.  Sie  versperren  den  anderen  Pilgern  den  Weg,  bis  eine  Schar  Eselstreiber  das
Hindernis fluchend auseinanderjagt.
Doch die Menge schließt sich sofort wieder zusammen, wobei die Frauen von den Männern –
anspruchsvoll und brutal in ihren Äußerungen, die auch von Glauben zeugen – getrennt
werden. Alle wollen die Kleider Jesu berühren, ihm ein Wort sagen, ihn etwas fragen. Aber
es  ist  verlorene  Mühe,  denn  ihr  eigenes,  eiliges,  ungestümes  und  unruhiges  Gedrängel
bewirkt,  daß  es  keinem  gelingt,  und  auch  die  Fragen  und  Antworten  gehen  in  einem
unverständlichen Lärm unter.
Der einzige, der sich nicht an dem Durcheinander beteiligt, ist der Großvater Margziams,
der mit einem Schrei auf den Schrei des Enkels geantwortet und gleich nach der Begrüßung
des Meisters den Jungen an sein Herz gedrückt hat. Auf den Fersen hockend, die Knie am
Boden,  nimmt er  ihn auf  den Schoß,  liebkost  ihn unter Tränen und Küssen,  stellt  ihm
Fragen und hört ihm zu. Der Alte ist so glücklich, als wäre er schon im Paradies.
Die römischen Soldaten stürzen herbei, weil sie glauben, ein Streit sei ausgebrochen. Doch
als sie Jesus sehen, lächeln sie nur und ziehen sich beruhigt zurück; sie begnügen sich
damit, den Anwesenden zu raten, die wichtige Straßenkreuzung freizugeben. Jesus gehorcht
ihnen sofort.  Er benützt den von den Römern geschaffenen freien Raum, die ihm einige
Schritte vorausgehen, wie um ihm einen Weg zu bahnen, in Wirklichkeit aber um auf ihren
Posten  zurückzukehren;  denn  die  römische  Wache  ist  sehr  verstärkt  worden,  so  als  ob
Pilatus  wüßte,  daß unter  den Menschen Unzufriedenheit  herrscht  und daher  in  diesen
Tagen, da Jerusalem von Hebräern wimmelt, die aus allen Himmelsrichtungen gekommen
sind, ein Aufstand stattfinden könnte.
Es ist schön, Jesus zu sehen, dem der römische Trupp vorausgeht und einen Weg bahnt, wie
einem König,  der sich zu seinen Besitztümern begibt.  Er hat dem Kind und dem Alten
durch eine  Gebärde  zu verstehen gegeben:  »Bleibt  beisammen und folgt  mir«,  und zum
Aufseher sagt er:  »Ich bitte dich,  überlasse mir deine Leute.  Sie sollen bis heute abend
meine Gäste sein.«

- 1 -



DER GOTTMENSCH 324. Im_Tempel am Laubhüttenfest
 ( mit Markierungen: vergleichbar Lukasevangelium: 14,25-33 / 19,11-27 / 10,25-37 / 13,1-5  )

Der Verwalter antwortet ehrerbietig: »Alles, was du willst, soll geschehen«, und nach einer
tiefen Verneigung geht er allein von dannen.
Jesus  ist  nun  ganz  nahe  beim  Tempel,  und  das  Menschengewühl  gleicht  sehr  dem
Gewimmel der Ameisen am Eingang eines Ameisenhaufens; es wird noch größer, als ein
Landarbeiter Johanans ruft: »Da ist der Gutsherr!« Er fällt auf die Knie, um ihn zu grüßen,
und andere tun es ihm nach.
Jesus bleibt mitten in der Gruppe der Bauern stehen, die sich um ihn geschart und nun zu
Boden geworfen haben. Er schaut in die bezeichnete Richtung und begegnet dem Blick eines
Pharisäers,  der mir nicht unbekannt ist;  aber ich kann mich nicht erinnern, wo ich ihn
gesehen habe. Der Pharisäer Johanan ist von anderen Angehörigen seiner Kaste umgeben:
ein  Haufen  kostbarer  Stoffe,  Fransen,  Spangen,  Gürtel  und  Pomp,  alles  reicher  als  bei
gewöhnlichen  Sterblichen.  Johanan  schaut  aufmerksam  auf  Jesus:  ein  Blick  reiner
Neugierde, jedoch nicht ehrfurchtslos. Er grüßt sogar und neigt steif und kaum merklich
seinen Kopf.  Es  ist  immerhin  ein Gruß.  Auch zwei  oder  drei  andere  Pharisäer  grüßen,
während wieder andere verächtlich auf ihn blicken oder vorgeben, anderswohin zu schauen;
lediglich einer erlaubt sich eine Beleidigung. Nur darum kann es sich handeln, denn ich
sehe, daß alle, die Jesus umgeben, zusammenzucken und selbst Johanan dreht sich plötzlich
um, um den Beleidiger mit einem vernichtenden Blick zurechtzuweisen. Dieser ist jünger
als Johanan und hat harte, ausgeprägte Gesichtszüge.
Als sie vorbei sind und die Bauern zu reden wagen, sagt einer von ihnen: »Es ist Doras, der
dich verflucht hat, Meister.«
»Laß ihn nur machen. Ich habe euch, die ihr mich preist«, erwidert Jesus ruhig.
An einem Torbogen steht Manaen mit einigen anderen. Als er Jesus sieht, erhebt er mit
einem Freudenruf die Arme: »Glücklich der Tag, da ich dich finde!« und geht mit seinen
Begleitern auf Jesus zu. Er grüßt ihn ehrfurchtsvoll unter dem schattigen Torbogen, wo ihre
Stimmen wie unter einer Kuppel widerhallen.
Während er ihm Ehre erweist, kommen dicht an der Apostelgruppe die Vettern Simon und
Josef mit anderen Nazarenern vorbei; sie grüßen nicht ... Jesus betrachtet sie schmerzlich
berührt, sagt aber nichts. Judas und Jakobus sprechen erregt miteinander, und Judas rennt
unwillig davon, ohne daß der Bruder ihn zurückhalten könnte. Doch Jesus ruft ihn mit so
gebieterischer Stimme zurück: »Judas, komm hierher!« daß der unruhige Sohn des Alphäus
kehrtmacht ...
»Laß sie nur. Sie sind Samenkörner, die den Frühling noch nicht verspürt haben. Laß sie im
Dunkel der harten Scholle. Ich werde in sie eindringen, selbst wenn die Scholle zu einem
geschlossenen Jaspis um den Samen würde. Wenn die Zeit gekommen ist, werde ich es tun.«
Aber stärker als die Antwort Judas des Alphäus ertönt das trostlose Weinen Marias des
Alphäus. Das anhaltende Weinen eines gedemütigten Menschen.
Doch Jesus wendet sich ihr nicht zu, um sie zu trösten, obwohl ihr Klagen laut unter dem
Gewölbe hallt. Er spricht weiter mit Manaen, der sagt: »Diese meine Begleiter sind Jünger
des Johannes. Sie wollen ebenso wie ich dir angehören.«
»Der Friede sei mit den guten Jüngern! Dort vorne sind Matthias, Johannes und Simeon,
die für immer bei mir sind. Ich nehme euch in die Schar meiner Jünger auf, wie ich sie
aufgenommen habe, denn mir sind alle lieb und teuer, die vom heiligen Vorläufer zu mir
kommen.«
Die Tempelmauern sind erreicht. Jesus gibt Iskariot und Simon dem Zeloten Anweisungen
für den Kauf der liturgischen Opfergaben. Dann ruft er den Priester Johannes zu sich und
sagt: »Du, der du von hier bist, lade einige Leviten ein, von denen du weißt, daß sie würdig
sind, die Wahrheit kennenzulernen; denn dieses Jahr kann ich wahrlich ein Fest der Freude
feiern. Nie mehr wird ein Tag so herrlich sein ... «
»Warum, Meister?« fragt der Schriftgelehrte Johannes.
»Weil ich euch alle um mich habe, entweder sichtbar gegenwärtig oder in eurem Geist.«
»Aber wir werden doch immer bei dir sein und mit uns viele andere!« versichert ungestüm
der Apostel Johannes, dem alle beistimmen.
Jesus lächelt und schweigt, während der Priester Johannes zusammen mit Stephanus in
den Tempel vorausgeht,  um den Auftrag auszuführen.  Jesus ruft ihnen nach:  »Wir treffen

- 2 -



DER GOTTMENSCH 324. Im_Tempel am Laubhüttenfest
 ( mit Markierungen: vergleichbar Lukasevangelium: 14,25-33 / 19,11-27 / 10,25-37 / 13,1-5  )

uns im Vorhof der Heiden.«
Sie treten ein und begegnen sogleich Nikodemus, der eine tiefe Verbeugung macht,  sich
Jesus jedoch nicht nähert, sondern nur ein friedvolles Lächeln mit dem Meister austauscht.
Während die  Frauen  stehenbleiben,  wo  es  ihnen  erlaubt  ist,  begibt  sich  Jesus  mit  den
Jüngern zum Gebet an den Ort der Hebräer. Nachdem alle Riten vollzogen sind, kommt er
zurück, um mit den im Vorhof der Heiden Wartenden zusammenzutreffen.
Die  sehr  weiten  und  hohen  Säulenhallen  sind  voller  Menschen,  die  den  Lesungen  der
Rabbis  lauschen.  Jesus  begibt  sich  dorthin,  wo  er  die  beiden  Apostel  und  die
vorausgesandten  Jünger  warten  sieht.  Sofort  bildet  sich  eine  Gruppe  um  ihn;  zu  den
Aposteln  und  Jüngern  gesellen  sich  zahlreiche  Personen  aus  der  Menschenmenge  im
marmornen Hof. Die Neugierde ist so groß, daß auch einige Schüler der Rabbis – ich weiß
nicht,  ob  freiwillig  oder  von  ihren  Meistern  geschickt  –  sich  der  Gruppe  um  Jesus
anschließen.
Jesus fragt ganz unvermittelt: »Warum drängt ihr euch so um mich? Sagt es. Ihr habt doch
bekannte und weise Rabbis, die ein großes Ansehen genießen. Ich bin der Unbekannte, der
Unerwünschte.
Warum kommt ihr also zu mir?«
»Weil wir dich lieben«, sagen einige, und andere: »Weil deine Worte anders sind als die der
anderen«, und wieder andere: »Um deine Wunder zu sehen«, und: »Weil wir von dir gehört
haben«, und: »Nur du allein hast Worte des ewigen Lebens, und deine Werke entsprechen
deinen Worten«, und schließlich: »Weil wir uns deinen Jüngern anschließen wollen.«
Jesus schaut jeden einzelnen Sprecher an, als wolle er ihn mit seinem Blick durchbohren,
um  seine  verborgensten  Gefühle  kennenzulernen,  und  mancher,  der  dem  Blick  nicht
standhält,  entfernt  sich  oder  versteckt  sich  wenigstens  hinter  einer  Säule  oder  hinter
Leuten, die größer sind als er. Jesus fährt fort:
»Aber wißt ihr auch, was es heißt und was es sein soll, mir nachzufolgen? Ich antworte nur
auf diese Worte, denn die Neugierde verdient keine Antwort, und wer nach meinen Worten
hungert,  hat folglich auch Liebe zu mir und das Verlangen, sich mir anzuschließen. Die
Leute,  die  mit  mir  gesprochen haben,  kann man in zwei  Gruppen aufteilen:  in  die  der
Neugierigen, denen ich keine Aufmerksamkeit schenke, und in die guten Willens, die ich
ohne Täuschung über das Ausmaß dieser Berufung unterrichte.
Mir als Jünger nachzufolgen will heißen, auf jede andere Liebe zu verzichten und nur eine
einzige  Liebe  zu  haben:  die  Liebe  zu  mir.  Eigenliebe,  sündige  Liebe  zu  Reichtum,
Sinnlichkeit oder Macht, ehrenhafte Gattenliebe, heilige Liebe zur Mutter und zum Vater,
natürliche Liebe zu den Kindern und den Geschwistern, all das muß meiner Liebe weichen,
wenn einer mir angehören will.  Wahrlich,  ich sage euch: freier als die Vögel,  die in den
Lüften  umherschweifen,  müssen  meine  Jünger  sein,  und  freier  als  die  Winde,  die  am
Firmament dahinziehen und von niemandem und von nichts aufgehalten werden können.
Frei, ohne schwere Ketten, ohne die Bande irdischer Liebe, ohne die feinen Spinngewebe
selbst  der  leichtesten  Schranken.  Der  Geist  ist  wie  ein  zarter  Schmetterling,  der  im
schweren  Kokon  des  Fleisches  eingeschlossen  ist,  und  es  genügt  das  schillernde,  feine
Gewebe einer Spinne, um seinen Flug zu erschweren oder ganz zu verhindern. Diese Spinne
ist die Sinnlichkeit und die Trägheit im Opferbringen. Ich will  alles, ohne Rückhalt. Der
Geist  bedarf  dieser  Freiheit  im  Geben,  dieser  Hochherzigkeit  im  Schenken,  um  die
Gewißheit zu haben, daß er nicht im Spinngewebe der Zuneigungen, der Gewohnheiten, der
Erwägungen und der Befürchtungen hängenbleibt; im dichten Spinngewebe, das von der
riesenhaften Spinne, dem Seelenräuber Satan, gewoben wird.
Wenn einer zu mir kommen will und nicht heiligmäßig seinen Vater, seine Mutter, seine
Gattin, seine Kinder, seine Brüder und Schwestern, ja, sogar sein eigenes Leben haßt, kann
er nicht mein Jünger sein. Ich habe gesagt: „heiligmäßig“. Ihr sagt in eurem Herzen: „Haß
kann nie heilig sein, er selbst lehrt es. Daher widerspricht er sich.“ Nein. Ich widerspreche
mir nicht. Ich sage, man soll hassen, was die wahre Liebe beschwert: die leidenschaftliche,
erdgebundene  Liebe  zu  Vater  und  Mutter,  zu  Frau  und  Kindern,  zu  Brüdern  und
Schwestern  und  zum eigenen  Leben.  Andererseits  verlange  ich  von  euch,  daß  ihr  eure
Verwandten und das Leben mit der leichten Freiheit, die der Seele eigen ist, liebt. Liebt sie

- 3 -



DER GOTTMENSCH 324. Im_Tempel am Laubhüttenfest
 ( mit Markierungen: vergleichbar Lukasevangelium: 14,25-33 / 19,11-27 / 10,25-37 / 13,1-5  )

in Gott und durch Gott, doch zieht sie niemals Gott vor, und seid darum bemüht, sie zu dem
Gott zu führen, bei dem der Jünger schon ist, zum Gott der Wahrheit. So werdet ihr die
Verwandten  und  Gott  heiligmäßig  lieben,  die  beiden  Arten  der  Liebe  miteinander
versöhnen, und die Bande des Blutes nicht zur Last, sondern zu Flügeln, nicht zur Schuld,
sondern zur Gerechtigkeit werden lassen. Ihr sollt auch bereit sein, euer Leben zu hassen,
um mir zu folgen.  Derjenige haßt sein Leben,  der es in meinen Dienst  stellt  und nicht
fürchtet, es zu verlieren oder, menschlich gesprochen, es traurig zu verbringen. Aber es ist
nur ein scheinbarer Haß, ein Gefühl,  das irrtümlicherweise Haß genannt wird von dem
Menschen, der sich nicht über sein rein irdisches Dasein erheben kann und nur wenig über
dem Tier steht. In Wirklichkeit ist dieser scheinbare Haß, der im Verzicht auf sinnliche
Befriedigungen besteht, um den Geist besser gedeihen zu lassen, Liebe. Liebe, und zwar die
höchste und segensreichste Liebe, die es gibt.
Dieser Verzicht auf niedrige Genugtuungen und auf die Sinnlichkeit der Zuneigung, dieses
Auf-sich-Nehmen  von  Tadel  und  ungerechten  Bemerkungen,  diese  Gefahr,  bestraft,
verschmäht,  verflucht  und vielleicht  sogar  verfolgt  zu werden,  bedeuten eine  Reihe  von
Qualen für uns. Aber man muß sie umarmen und sie auf sich nehmen wie ein Kreuz, wie
einen Schandpfahl, an dem man jede vergangene Schuld sühnt, um gerechtfertigt vor Gott
zu  erscheinen,  von  dem wir  jegliche  Gnade,  die  wahre,  mächtige  heilige  Gnade  Gottes
empfangen, auch für jene, die wir lieben. Wer nicht sein Kreuz auf sich nimmt und mir nicht
nachfolgt, kann nicht mein Jünger sein.
Überlegt es euch daher sehr gut, ihr, die ihr sagt: „Wir sind gekommen, um uns deinen
Jüngern anzuschließen.“ Es ist keine Schande, sondern Weisheit, wenn man sich prüft und
dann sich selbst und den anderen bekennt: ich habe nicht das Zeug, ein Jünger zu werden.
Selbst die Heiden haben als Grundlage einer ihrer Lehren die Notwendigkeit, „sich selbst zu
erkennen“, und ihr Israeliten, wäret ihr dazu nicht fähig, um den Himmel zu erringen?
Denn, erinnert euch immer: selig jene, die zu mir kommen werden. Aber besser ist es, nicht
zu kommen und Sohn des  Gesetzes  zu bleiben wie  bisher,  als  mich und den,  der  mich
gesandt hat, zu verraten.
Wehe  denen,  die  gesagt  haben:  „Ich  komme“,  und  dann  Christus  schaden,  weil  sie  die
christliche Lehre verraten, die den Kleinen und den Guten Ärgernis geben! Wehe ihnen!
Dennoch wird es sie geben, und immer wird es sie geben!
Macht es daher wie der Mensch, der einen Turm bauen will. Zuerst berechnet er genau die
Kosten und zählt sein Geld, um zu sehen, ob er genügend hat, um ihn fertigzustellen; damit
er, wenn die Grundmauern einmal beendet sind, nicht die Arbeit einstellen muß, weil kein
Geld mehr da ist. In diesem Fall würde er auch das verlieren, was er zuvor hatte, ohne
Turm und ohne Geld bleiben  und sich noch dazu den Spott der Menschen zuziehen, die
sagen würden: „Dieser hier hat zu bauen angefangen, ohne fertigbauen zu können. Nun
kann er sich den Bauch mit den Ruinen seines unvollendeten Bauwerkes füllen.“
Macht es auch wie die irdischen Könige und zieht aus den nichtigen Ereignissen dieser Welt
eine übernatürliche Lehre.  Wenn ein König Krieg gegen einen anderen König führen will,
überlegt er alles, das Für und Wider ruhig und sorgfältig. Er berechnet, ob der Nutzen, den
er von der Eroberung hat, das Lebensopfer seiner Untergebenen wert ist. Er prüft, ob seine
Streitkräfte, die zwar tapfer, aber auch geringer an Zahl als die des Gegners sind, einen Ort
erobern können;  und wenn ein König sich eingestehen muß, daß es unwahrscheinlich ist,
daß zehntausend Mann zwanzigtausend besiegen, wird er, bevor er es zum Krieg kommen
läßt,  dem  Gegner  eine  Gesandtschaft  mit  reichen  Geschenken  schicken,  um  ihn  zu
besänftigen und  den  Verdacht  zu  beseitigen,  den  er  durch  seine  Kriegsvorbereitungen
erweckt  hat.  Er  wird  ihn  mit  Freundschaftsbezeugungen  entwaffnen  und  einen
Friedensvertrag mit ihm abschließen, der tatsächlich immer noch vorteilhafter ist als Krieg,
sowohl in menschlicher als auch in geistiger Hinsicht.
So  müßt  auch  ihr  es  machen,  bevor  ihr  ein  neues  Leben  beginnt  und  der  Welt
entgegentretet. Denn dies ist die Aufgabe meiner Jünger: aufzutreten gegen die stürmischen
und wilden Strömungen der Welt, des Fleisches und Satans. Wenn es euch an Mut fehlt, aus
Liebe zu mir auf alles zu verzichten, dann kommt nicht zu mir, denn ihr könnt nicht meine
Jünger sein.«

- 4 -



DER GOTTMENSCH 324. Im_Tempel am Laubhüttenfest
 ( mit Markierungen: vergleichbar Lukasevangelium: 14,25-33 / 19,11-27 / 10,25-37 / 13,1-5  )

»Gut.  Was du sagst,  ist  wahr«,  bestätigt  ein Schriftgelehrter,  der sich unter die Gruppe
gemischt  hat.  »Aber  wenn  wir  uns  aller  Dinge  entäußern,  womit  können  wir  dir  dann
dienen? Das Gesetz hat Gebote, die wie Münzen sind, die Gott den Menschen gibt, damit sie
sich mit ihnen das ewige Leben erkaufen. Du sagst: „Verzichtet auf alles“, und nennst den
Vater, die Mutter, die Reichtümer, die Ehren. Gott hat uns diese Dinge gegeben und durch
den Mund Moses gesagt,  man solle  sie  heiligmäßig benützen,  um gerecht in den Augen
Gottes zu erscheinen. Wenn du uns alles wegnimmst, was gibst du uns dafür?«
»Die wahre Liebe, ich habe es gesagt, o Rabbi. Ich gebe euch meine Lehre, die kein Jota vom
alten Gesetz wegnimmt, sondern es noch vervollkommnet.«
»Dann sind wir alle gleicherweise Jünger, denn wir haben alle dieselben Dinge.«
»Wir haben sie alle nach dem mosaischen Gesetz. Aber nicht alle haben sie nach dem von
mir im Geist der Liebe vervollkommneten Gesetz, und nicht alle erwerben durch dieses die
gleichen Verdienste. Auch meine eigenen Jünger werden nicht alle die gleiche Anzahl von
Verdiensten  erwerben,  und  manch  einer  wird  sogar  seine  einzige  Münze  verlieren:  die
Seele.«
»Wie? Wem mehr gegeben wird, dem wird auch mehr verbleiben. Deine Jünger, besser noch,
deine Apostel, folgen dir in deiner Sendung und kennen deine Lehre. Sie haben am meisten
bekommen. Auch die wirklichen Jünger haben sehr viel bekommen, weniger die, die nur
dem Namen nach deine Jünger sind,  und gar  nichts  jene,  die,  wie ich,  dir  nur  zufällig
zuhören. Es ist selbstverständlich, daß im Himmel die Apostel am meisten, die wirklichen
Jünger viel,  die Jünger dem Namen nach weniger, und die,  wie ich, gar nichts erhalten
werden.«
»Menschlich gesprochen ist  es  selbstverständlich,  aber nur menschlich gesprochen. Denn
nicht  alle  sind  fähig,  die  erhaltenen  Güter  nutzbringend  zu  verwenden.  Höre  dieses
Gleichnis und verzeih, wenn ich allzulange hier belehre. Aber ich bin die vorüberfliegende
Schwalbe und halte  mich nur kurz im Haus des Vaters  auf,  da ich für  die  ganze Welt
gekommen bin und da diese kleine Welt des Tempels von Jerusalem nicht will, daß ich den
Flug unterbreche und dort bleibe, wohin die Ehre des Herrn mich ruft.«
»Warum sprichst du so?«
»Weil es die Wahrheit ist.«
Der Schriftgelehrte blickt umher und senkt dann den Kopf. Daß es die Wahrheit ist, sieht er
auf allzu vielen Gesichtern der Synedristen, Rabbis und Pharisäer geschrieben, die dazu
beigetragen haben, den Auflauf um Jesus bedeutend zu vergrößern. Gesichter, die grün vor
Galle  oder  purpurrot  vor  Zorn  sind,  und  Blicke,  die  unausgesprochene  Fluchworte  und
giftiger Geifer sind. Überall gärt der Groll und der Wunsch ist sichtbar, dem Heiland zu
schaden, und wenn es bei dem Wunsch bleibt, dann nur aus Furcht vor den vielen, die den
Meister mit Verehrung umringen und zu allem bereit wären, um ihn zu verteidigen; aus
Furcht,  von Rom bestraft  zu  werden,  das  Milde  walten  läßt  gegenüber  dem friedlichen
Meister von Galiläa.
Jesus fährt in Ruhe fort, in einem Gleichnis seine Gedanken darzulegen:
»Ein  Mann,  der  die  Absicht  hatte,  eine  weite  Reise  zu  unternehmen,  die  eine  längere
Abwesenheit  erforderte,  rief  alle  seine  Diener  zusammen und  übergab  ihnen  alle  seine
Güter.  Dem einen gab er  fünf Silbertalente,  dem anderen zwei Silbertalente und einem
dritten ein Goldtalent, einem jeden nach seinem Rang und seiner Tüchtigkeit. Dann reiste
er ab.
Der Diener, der fünf Talente Silber erhalten hatte, handelte geschickt, und nach einiger Zeit
brachten sie  ihm fünf  weitere  Talente  ein.  Der  Diener  mit  den  zwei  Silbertalenten tat
dasselbe und verdoppelte die erhaltene Summe. Der aber, dem der Herr am meisten gegeben
hatte,  ein Talent aus echtem Gold,  nahm es und machte aus Furcht vor seiner eigenen
Unfähigkeit, vor Dieben und vor tausend anderen eingebildeten Dingen und vor allem aus
Trägheit eine große Grube in die Erde und verbarg darin das Geld seines Herrn.
Viele, viele Monate gingen vorüber, und schließlich kehrte der Herr zurück. Er rief sofort
seine Diener zu sich, damit sie Rechenschaft über das ihnen übergebene Geld ablegten. Es
kam der, der die fünf Silbertalente erhalten hatte, und sagte: „Hier, mein Herr. Du hast mir
fünf Talente gegeben. Es schien mir nicht recht, das von dir erhaltene Geld einfach liegen zu

- 5 -



DER GOTTMENSCH 324. Im_Tempel am Laubhüttenfest
 ( mit Markierungen: vergleichbar Lukasevangelium: 14,25-33 / 19,11-27 / 10,25-37 / 13,1-5  )

lassen. Ich habe mich umgetan und dir weitere fünf Talente dazuverdient. Mehr vermochte
ich nicht ... “ „Gut, sehr gut, du guter und getreuer Knecht. Du bist im kleinen treu, willig
und ehrlich gewesen. Ich will dich über viele meiner Güter setzen. Nimm teil an der Freude
deines Herrn!“
Dann kam der andere, der zwei Talente erhalten hatte, und sagte: „Ich habe mir erlaubt,
dein Geld zu deinem Nutzen zu gebrauchen. Hier sind die Abrechnungen, die dir zeigen, wie
ich dein Geld verwendet habe. Siehst du? Es waren zwei Silbertalente. Nun sind es vier. Bist
du zufrieden, mein Herr?“ Und der Herr gab diesem guten Knecht die gleiche Antwort, die
er dem ersten gegeben hatte.
Zuletzt  kam auch der,  der  das  größte  Vertrauen  des  Herrn  genossen  und von ihm ein
Goldtalent erhalten hatte. Er nahm es aus seinem Kästchen und sagte: „Du hast mir am
meisten anvertraut,  denn du weißt,  daß ich klug und treu bin,  so wie ich weiß,  daß du
anspruchsvoll und streng bist und keine Verluste duldest und, wenn dir Unglück zustößt,
dich an dem rächst, der dir am nächsten steht. Du erntest, wo du nicht gesät hast, sammelst
in  Wahrheit  ein,  wo  du  nicht  ausgestreut  hast.  Du  läßt  deinem  Bankier  oder  deinem
Verwalter keinen Pfennig nach, in keinem Fall. Du willst das Geld, das du geforderst hast.
So habe ich aus Furcht, deinen Besitz zu vermindern, das Geld genommen und es versteckt.
Niemandem habe ich vertraut, nicht einmal mir selbst. Jetzt habe ich es ausgegraben und
gebe es dir zurück! Hier ist dein Talent.“
„Oh, du schlechter, fauler Knecht! Du hast mich wahrlich nicht geliebt, denn du hast mich
nicht gekannt und hast nicht danach getrachtet, einen Gewinn mit dem dir anvertrauten
Geld zu machen. Du hast das Vertrauen, das ich dir geschenkt habe,  verraten und dich
selbst Lügen gestraft, dich selbst angeklagt und verurteilt. Du hast gewußt, daß ich ernte,
wo ich nicht gesät habe, daß ich sammle, wo ich nicht ausgestreut habe. Warum hast du
nicht  dafür  gesorgt,  daß ich einsammeln  und ernten kann?  So  antwortest  du  auf  mein
Vertrauen?  So  wenig  kennst  du  mich?  Warum  hast  du  das  Geld  nicht  einem  Bankier
gebracht? Dann hätte ich es bei meiner Rückkehr wenigstens mit Zinsen abheben können.
Ich  selbst  hatte  dich  mit  besonderer  Sorgfalt  darin  unterwiesen,  und  du,  törichter
Müßiggänger, hast nichts getan. Es seien dir daher das Talent und alle deine anderen Güter
genommen. Sie sollen dem gegeben werden, der die zehn Talente hat.“
„Aber er hat doch schon zehn, während dem anderen nichts mehr bleibt ... “ entgegnete man
ihm.
„So ist es recht. Wer ein Kapital hat und es arbeiten läßt, dem wird noch mehr gegeben
werden, im Überfluß. Aber wer nichts hat, weil er nichts haben wollte, dem wird auch das
noch  genommen,  was  ihm  gegeben  wurde.  Der  unnütze  Knecht,  der  mein  Vertrauen
mißbraucht  und  die  ihm verliehenen  Gaben  nicht  benützt,  soll  aus  meinem Besitztum
entfernt werden und weinend und sich in seinem Herzen anklagend seines Weges ziehen.“
Dies ist das Gleichnis. Wie du siehst, o Rabbi, ist dem, der am meisten hatte, am wenigsten
geblieben, weil er die Gabe Gottes nicht zu benützen verstand. Es ist nicht gesagt, daß nicht
einer von denen, die nur dem Namen nach Jünger sind oder mir nur zufällig zuhören und
die als einzige Münze ihre Seele haben, das Goldtalent und auch die Zinsen dafür erhalten
kann,  die  einem der  am meisten  Begünstigten  weggenommen werden.  Zahllos  sind  die
Überraschungen des Herrn, denn unberechenbar sind die Reaktionen der Menschen. Ihr
werdet sehen, daß Heiden zum ewigen Leben gelangen und Samariter den Himmel besitzen;
und ihr werdet sehen, wie reine Israeliten und selbst einige meiner Nachfolger den Himmel
und das ewige Leben verlieren.«
Jesus schweigt und wendet sich der Tempelmauer zu, als wolle er jede weitere Diskussion
vermeiden. Aber ein Lehrer des Gesetzes, der sich unter dem Torbogen niedergesetzt hatte,
um ernsthaft zuzuhören, steht auf, stellt sich vor Jesus hin und fragt: »Meister, was muß ich
tun, um das ewige Leben zu erlangen? Du hast anderen geantwortet, antworte auch mir!«
»Warum willst du mich versuchen? Warum willst du lügen? Hoffst du, daß ich etwas sage,
was nicht mit dem Gesetz übereinstimmt, weil ich Gedanken anfüge, die es erklären und
vervollkommnen?  Was  steht  im  Gesetz  geschrieben?  Antworte  mir!  Welches  ist  sein
wichtigstes Gebot?«

- 6 -



DER GOTTMENSCH 324. Im_Tempel am Laubhüttenfest
 ( mit Markierungen: vergleichbar Lukasevangelium: 14,25-33 / 19,11-27 / 10,25-37 / 13,1-5  )

»„Du sollst den Herrn deinen Gott lieben aus deinem ganzen Herzen, aus deiner ganzen
Seele, mit allen deinen Kräften und deinem ganzen Gemüte! Und du sollst deinen Nächsten
lieben wie dich selbst!“«
»So ist es, du hast gut geantwortet. Tue das, und du wirst das ewige Leben erlangen.«
»Aber wer ist denn mein Nächster? Die Welt ist voll von guten und bösen Menschen, von
Bekannten  und  Unbekannten,  von  Freunden  und  Feinden  Israels.  Wer  ist  also  mein
Nächster?«
»Ein Mann stieg durch die Schluchten der Gebirge von Jerusalem nach Jericho hinab. Er
wurde von Räubern überfallen. Sie schlugen ihn grausam, beraubten ihn all seiner Habe,
selbst seiner Gewänder, und ließen ihn mehr tot als lebendig am Rand der Straße liegen.
Kurz darauf kam ein Priester des Weges, der seinen Dienst im Tempel beendet hatte. Oh, er
duftete  noch  nach  den  Räucherpfannen  des  Heiligtums!  Auch  seine  Seele  hätte  nach
übernatürlicher  Güte  und  Liebe  duften  müssen,  da  er  im  Haus  Gottes,  sozusagen  in
Berührung mit  dem Allerheiligsten,  gewesen war.  Der Priester aber hatte es eilig,  nach
Hause zu kommen. Er schaute daher den Verletzten an, blieb aber nicht stehen, sondern
ging eiligst weiter und überließ den Unglücklichen seinem Schicksal.
Dann zog ein Levit vorbei. Er, der im Tempel diente, sollte sich verunreinigen? Das kam
nicht in Frage. Er raffte sein Gewand, damit es nicht vom Blut beschmutzt werde,  warf
einen flüchtigen Blick auf den, der jammernd in seinem Blut lag, und begab sich rasch nach
Jerusalem zum Tempel.
Als dritter kam ein Samariter, der von Samaria zur Furt zog. Er sah das Blut, blieb stehen,
entdeckte den Verletzten in der Dämmerung, stieg vom Esel, näherte sich ihm, labte ihn mit
einem Schluck kräftigen Weines, zerriß seinen Mantel, um daraus Binden zu machen, und
nachdem er die Wunden zuerst mit Essig gewaschen und dann mit Öl gesalbt hatte, verband
er ihn liebevoll. Schließlich lud er den Verletzten auf seinen Esel und führte vorsichtig das
Tier, wobei er gleichzeitig den Verletzten festhielt und ihn mit guten Worten tröstete, ohne
auf  die  Mühe  oder  dessen  jüdische  Nationalität  zu  achten.  In  der  Stadt  angekommen,
brachte er ihn in eine Herberge, wachte die ganze Nacht bei ihm, und am nächsten Morgen,
als er sah, daß es ihm besser ging, vertraute er ihn dem Gastwirt an, zahlte im voraus und
sagte:  „Trage  Sorge  für  ihn,  als  wäre  ich  es  selbst.  Bei  meiner  Rückkehr  will  ich  dir
erstatten, was du mehr ausgegeben hast, und zwar reichlich, wenn du ihn gut behandelst.“
Dann ging er fort.
Lehrer  des  Gesetzes,  antworte  mir:  welcher  von  diesen  dreien  war  dem,  der  von  den
Räubern überfallen worden war, der Nächste? Vielleicht der Priester? Vielleicht der Levit?
Oder nicht vielmehr der Samariter, der nicht danach fragte, wer der Verletzte sei, warum er
verletzt war und ob er gut daran tat, ihm Hilfe zu leisten, da er dadurch Geld und Zeit verlor
und zudem Gefahr lief, als Schuldiger angeklagt zu werden?«
Der Gesetzeslehrer antwortet: »Letzterer war ihm der Nächste, da er Mitleid mit ihm hatte
und ihm Barmherzigkeit widerfahren ließ.«
»Tue das gleiche und liebe den Nächsten und Gott im Nächsten, und du wirst das ewige
Leben verdienen.«
Niemand wagt es nun, etwas zu sagen, und Jesus benützt die Gelegenheit, um die Frauen
einzuholen,  die bei  der Umfassungsmauer auf  ihn warten,  und mit  ihnen wieder in die
Stadt zu gehen. Indessen hat sich den Jüngern auch ein Priesterpaar angeschlossen, oder
besser: ein Priester und ein Levit, letzterer noch sehr jung, der andere wie ein Patriarch.
Doch Jesus spricht jetzt mit seiner Mutter, und Margziam steht zwischen ihnen. Er fragt
sie: »Hast du mich gehört, Mutter?«
»Ja, mein Sohn, und zur Traurigkeit Marias des Klopas hat sich die meinige gesellt. Sie hat
geweint, kurz bevor sie den Tempel betreten hat ... «
»Ich weiß es, Mutter. Ich kenne auch den Grund. Aber sie soll nicht weinen. Nur beten!«
»Oh, sie betet viel! Alle diese Abende hat sie in ihrer Hütte neben den schlafenden Söhnen
gebetet und geweint. Ich habe es gehört durch die dünne Wand aus Zweigen. Sie sah Josef
und Simon so nahe und doch so fern ... ! Sie ist nicht die einzige, die weint. Bei mir hat
Johanna, die dir so heiter erscheint, auch geweint ... «
»Warum Mutter?«

- 7 -



DER GOTTMENSCH 324. Im_Tempel am Laubhüttenfest
 ( mit Markierungen: vergleichbar Lukasevangelium: 14,25-33 / 19,11-27 / 10,25-37 / 13,1-5  )

»Weil ... Chuza ... ein so ... unerklärliches Benehmen hat. Manchmal ist er freundlich zu ihr,
und dann weist er sie wieder in allem zurück. Wenn sie allein sind und niemand sie sehen
kann, ist er der vorbildliche Mann wie immer. Doch wenn andere Leute bei ihm sind, vom
Hof natürlich, wird er herrisch und verächtlich gegen seine sanfte Frau. Sie versteht nicht,
warum ... «
»Ich  will  es  dir  sagen.  Chuza  ist  ein  Diener  des  Herodes.  Verstehe  mich,  Mutter:  „ein
Diener“. Ich sage es Johanna nicht, um ihr kein Leid zu bereiten. Aber es ist so. Wenn er
nicht den Tadel und den Spott des Herrschers zu befürchten hat, ist er der gute Chuza.
Wenn er sie jedoch zu befürchten hat, ist er es nicht mehr.«
»Es ist so, weil Herodes wegen Manaen so erzürnt ist ... «
»Es ist so, weil Herodes ganz außer sich ist wegen der nachträglichen Gewissensbisse, die
ihm sein Nachgeben gegenüber Herodias verursacht. Doch Johanna hat schon so viel Gutes
in ihrem Leben gehabt. Sie muß unter ihrem Diadem auch den Bußgürtel tragen.«
»Auch Annalia weint ... «
»Warum?«
»Weil ihr Bräutigam gegen dich ist.«
»Sie soll nicht weinen. Sage es ihr. Es ist ein Beschluß Gottes. Es ist göttliche Güte. Ihr
Opfer wird Samuel wieder zum Guten führen. Vorerst wird er nicht auf die Eheschließung
drängen.  Ich  habe  ihr  versprochen,  sie  mit  mir  zu  nehmen.  Sie  wird  mir  im  Tod
vorangehen ... «
»Sohn ... !«
Maria umklammert die Hand Jesu und wird bleich.
»Liebe  Mutter!  Es  ist  für  die  Menschen.  Du  weißt  es.  Es  geschieht  aus  Liebe  zu  den
Menschen. Wir wollen unseren Kelch mit gutem Willen trinken. Nicht wahr?«
Maria  schluckt  ihre  Tränen  hinunter  und  antwortet:  »Ja.«  Ein  schmerzerfülltes,
herzzerreißendes »Ja«.
Margziam hebt das Gesichtlein und sagt zu Jesus: »Warum sagst du so schlimme Dinge, die
der Mutter Schmerz bereiten? Ich werde dich nicht sterben lassen. So wie ich die Lämmlein
verteidigt habe, so will ich auch dich verteidigen.«
Jesus liebkost ihn, und um das Gemüt der beiden Betrübten zu erleichtern, fragt er das
Kind: »Was werden wohl deine Schäflein machen? Trauerst du ihnen nicht nach?«
»Oh, ich bin ja bei dir! Doch denke ich immer an sie und frage mich: „Hat Porphyria sie wohl
auf die Weide geführt? Hat sie auch aufgepaßt, daß Spuma nicht in den See fällt?“ Weißt du,
Spuma ist sehr lebhaft. Ihre Mutter ruft sie und ruft ... Aber was hilft es? Sie macht, was sie
will, und Neve, der so gefräßig ist, daß er nicht weiß, wann es genug ist und krank wird?
Weißt du, Meister? Ich verstehe, was es bedeutet, in deinem Namen Priester zu sein. Mehr
als die anderen verstehe ich es. Sie (und er weist mit der Hand auf die Apostel, die hinterher
kommen) sagen viele große Worte, machen viele Pläne ... für später. Ich sage: „Ich will der
Hirte sein, wie für die Schäflein, und ebenso für die Menschen. Das wird genügen.“ Meine
und deine Mutter hat mir gestern so etwas Nettes von den Propheten erzählt ...  Sie hat
gesagt: „Genau so ist unser Jesus.“ Ich habe in meinem Herzen gedacht: „Ich will auch so
sein.“ Darauf habe ich zu unserer Mutter gesagt: „Ich will auch so sein. Jetzt bin ich noch
ein Lamm, bald aber werde ich ein Hirte sein. Jesus hingegen ist Hirte und wird später
Lamm sein. Du aber bist immer das Lamm, nur unser Lamm, weiß, schön, lieb und mit
Worten, die süßer sind als Milch. Gerade deshalb ist Jesus so sehr das Lamm: weil er aus
dir, dem Lämmlein des Herrn, geboren wurde.“«
Jesus neigt sich nieder und küßt ihn herzlich. Dann fragt er: »Willst du wirklich Priester
werden?«
»Aber gewiß, mein Herr! Deswegen versuche ich ja, gut zu sein und viel zu lernen. Ich gehe
immer zu Johannes von En-Dor. Er behandelt mich stets als Mann und mit viel Güte. Ich
will ein Hirte der verirrten und nicht verirrten Schäflein werden und der Arzt und Hirte
der Verwundeten oder Zerbrochenen, wie der Prophet sagt. Oh, wie schön!« Das Kind macht
einen Freudensprung und klatscht in die Hände.
»Was hat denn diese Grasmücke, daß sie so fröhlich ist?« fragt Petrus, der näher kommt.

- 8 -



DER GOTTMENSCH 324. Im_Tempel am Laubhüttenfest
 ( mit Markierungen: vergleichbar Lukasevangelium: 14,25-33 / 19,11-27 / 10,25-37 / 13,1-5  )

»Er sieht sein Leben ganz klar bis zum Ende, und ich weihe diese seine Vision mit meinem
„Ja“.«
Sie bleiben vor einem hohen Haus stehen, das, wenn ich nicht irre, in der Nähe des Vororts
Ofel liegt, doch in einem eher herrschaftlichen Viertel.
»Werden wir hier bleiben?«
»Dies ist das Haus, das Lazarus mir für das Freudenfestmahl angeboten hat. Maria ist auch
schon hier.«
»Warum ist sie nicht mit uns gekommen? Aus Furcht vor Spott?«
»O nein! Ich habe es ihr befohlen.«
»Warum, Herr?«
»Weil der Tempel empfindlicher ist als eine schwangere Frau. Solange ich kann, und nicht
aus Feigheit, will ich ihn nicht reizen.«
»Das wird  dir  nichts  nützen,  Meister.  Ich würde  ihn an  deiner  Stelle  nicht  nur  reizen,
sondern ihn den Berg Morija hinunterwerfen, mit allen, die darin sind.«
»Du bist ein Sünder, Simon! Man muß für seinesgleichen beten und sie nicht töten.«
»Ich bin ein Sünder. Aber du nicht ... und du solltest es tun!«
»Einer wird es schon tun. Aber erst nachdem das Maß der Sünde voll ist.«
»Welches Maß?«
»Ein Maß, das den ganzen Tempel füllen und sogar Jerusalem überschwemmen wird. Du
kannst es nicht verstehen ... Oh, Marta! Öffne also dem Pilger dein Haus.«
Marta macht sich bemerkbar und öffnet. Alle betreten einen langen Vorraum, der in einem
gepflasterten Hof mit vier Bäumen in den vier Ecken endet. Ein weiter Saal öffnet sich über
dem Erdgeschoß, und durch die offenen Fenster sieht man die ganze Stadt mit ihren auf-
und abführenden Straßen und Gassen. Ich schließe daraus, daß das Haus an den südlichen
oder südöstlichen Hängen der Stadt liegt.
Der  Saal  ist  für  sehr  viele  Gäste  hergerichtet.  Die  Tische  sind  parallel  zueinander
aufgestellt. Hundert Personen können hier leicht bewirtet werden. Maria Magdalena, die in
den Vorratskammern beschäftigt  war,  eilt  herbei  und wirft  sich vor Jesus nieder.  Dann
kommt auch Lazarus mit einem seligen Lächeln auf seinem kränklichen Antlitz.
Nach  und  nach  treten  die  Gäste  ein,  die  einen  leicht  verlegen,  die  anderen  etwas
selbstsicherer. Doch die Liebenswürdigkeit der Frauen bewirkt, daß sich bald alle wie zu
Hause fühlen.
Der  Priester  Johannes  führt  die  beiden,  die  er  aus  dem Tempel  geholt  hat,  zu  Jesus.
»Meister, mein guter Freund Jonatan und mein jugendlicher Freund Zacharias. Sie sind
wahre Israeliten ohne Bosheit und Arglist.«
»Der Friede sei mit euch! Ich freue mich, euch hier zu haben. Der Ritus soll auch bei diesen
frohen Bräuchen eingehalten werden. Es ist schön, daß der alte Glaube dem neuen, der dem
gleichen Stamm entspringt, die Freundeshand reicht. Setzt euch an meine Seite, bis die
Stunde der Mahlzeit kommt.«
Der Patriarch Jonatan spricht, während der junge Levit neugierig da und dorthin schaut,
erstaunt  und  vielleicht  auch  eingeschüchtert.  Ich  glaube,  er  möchte  ein  gewandtes
Benehmen  an  den  Tag  legen,  aber  in  Wirklichkeit  ist  er  wie  ein  Fisch  außerhalb  des
Wassers. Glücklicherweise kommt ihm Stephanus zu Hilfe und stellt ihm nacheinander die
Apostel und die wichtigsten Jünger vor.
Der alte Priester streicht seinen schneeweißen Bart und sagt: »Als Johannes zu mir kam,
ausgerechnet zu mir, seinem Lehrmeister, um mir seine Heilung anzuzeigen, hatte ich den
Wunsch, dich kennenzulernen. Meister, ich verlasse kaum mehr meine Behausung. Ich bin
alt ... Ich habe jedoch gehofft, dich noch vor meinem Tod kennenzulernen, und Jahwe hat
mich erhört. Ihm sei Preis dafür!
Heute habe ich dich im Tempel gehört. Du überragst Hillel, den Alten, den Weisen. Ich will
und kann nicht daran zweifeln, daß du es bist, den mein Herz erwartet. Aber du weißt, was
es  heißt,  achtzig  Jahre  lang  den  Glauben  Israels  eingeatmet  zu  haben,  so  wie  er  in
Jahrhunderten  ...  menschlicher  Ausformung  geworden  ist.  Er  ist  in  unser  Blut
übergegangen. Ich bin schon so alt! Wenn man dir zuhört, ist es, als ob man dem Plätschern
einer  frischen  Quelle  lausche.  O  ja!  Ein  jungfräuliches  Wasser!  Aber  ich  ...  ich  bin

- 9 -



DER GOTTMENSCH 324. Im_Tempel am Laubhüttenfest
 ( mit Markierungen: vergleichbar Lukasevangelium: 14,25-33 / 19,11-27 / 10,25-37 / 13,1-5  )

durchtränkt von abgestandenem Wasser, das von sehr weit herkommt ...  und das mit so
vielen Dingen beschwert ist. Was soll ich tun, um mich dieser Sättigung zu entledigen und
dich zu kosten?«
»An  mich  glauben  und  mich  lieben!  Anderes  ist  für  den  gerechten  Jonatan  nicht
erforderlich.«
»Doch ich werde bald sterben! Werde ich Zeit haben, alles zu glauben, was du sagst? Ich bin
kaum mehr imstande, allen deinen Worten zu folgen oder sie durch den Mund eines anderen
kennenzulernen. Was bleibt mir also zu tun?«
Du wirst sie im Himmel erlernen. Nur der Verdammte stirbt der Weisheit, während der in
Gottes Gnade Sterbende das wahre Leben erlangt und in der Weisheit lebt. Was glaubst du,
wer ich bin?«
»Du  kannst  kein  anderer  sein  als  der  Erwartete,  dessen  Vorläufer  der  Sohn  meines
Freundes Zacharias war. Hast du ihn gekannt?«
»Er war mit mir verwandt!«
»Oh, dann bist du also ein Verwandter des Täufers?«
»Ja, Priester!«
»Er ist tot ... und ich kann nicht sagen: Unglücklicher!, denn er ist nach Erfüllung seiner
Sendung  in  Gerechtigkeit  gestorben  und  ...  O  schreckliche  Zeiten,  in  denen  wir  leben
müssen! Ist es nicht besser, in Abrahams Schoß zurückzukehren?«
»Ja, Priester! Aber es werden noch bitterere Zeiten kommen.«
»Wirklich? Wohl durch Rom?«
»Nicht durch Rom allein! Das sündhafte Israel wird die Hauptschuld tragen.«
»Es ist  wahr.  Gott  schlägt  uns.  Wir  verdienen es.  Aber  auch Rom ...  Hast  du  von den
Galiläern gehört, die Pilatus, während sie ein Opfer darbrachten, töten ließ? Ihr Blut hat
sich mit dem Blut des Opfertieres vermischt. Bis zum Altar sind sie gekommen!«
»Ich habe davon gehört.«
Alle Galiläer geben ihrem Zorn über diese Gewalttat durch lautes Geschrei Ausdruck: »Es
ist wahr, daß er ein falscher Messias war. Aber warum seine Jünger töten, nachdem sie ihn
bereits geschlagen hatten? Warum zu jener Stunde? Waren sie vielleicht größere Sünder?«
Jesus  gebietet  Ruhe  und  sagt:  »Ihr  fragt  euch,  ob  sie  größere  Sünder  als  viele  andere
Galiläer gewesen sind und ob sie aus diesem Grund getötet wurden? Nein, das waren sie
nicht. Wahrlich, ich sage euch, daß sie bezahlt haben und daß viele andere noch bezahlen
werden, wenn ihr euch nicht zum Herrn bekehrt. Wenn ihr nicht alle Buße tut, geht ihr alle
ebenso zugrunde, in Galiläa und anderswo. Gott ist erzürnt über sein Volk. Ich sage es euch.
Man soll nicht glauben, daß die Bestraften immer die Schlimmsten sind. Jeder prüfe sich
selbst, urteile über sich selbst, und nicht über andere.  Auch jene achtzehn, auf welche der
Turm von Schiloach stürzte und sie tötete, waren nicht die größten Sünder in Jerusalem.
Ich sage es euch. Tut Buße, wenn ihr nicht zermalmt werden wollt wie sie, auch nicht dem
Geist nach. Komm, Priester Israels! Die Tafel ist gedeckt. Du sollst aufopfern und segnen,
denn der Priester muß immer geehrt werden für das, was er vertritt und woran er erinnert,
und du bist der Patriarch unter uns, die wir alle jünger sind.«
»Nein, Meister! Nein! In deiner Gegenwart kann ich es nicht tun. Du bist der Sohn Gottes!«
»Du opferst auch den Weihrauch vor dem Altar. Glaubst du vielleicht nicht, daß Gott auch
dort zugegen ist?«
»Ja, das glaube ich! Mit all meinen Kräften!«
»Also? Wenn du nicht zitterst bei der Aufopferung vor der allerheiligsten Herrlichkeit des
Allerhöchsten, weshalb willst du dann zittern vor der Barmherzigkeit, die sich in Fleisch
gekleidet hat, um auch dir den Segen Gottes zu bringen, bevor es für dich Nacht wird?
Oh, wißt ihr denn nicht, daß ich den Schleier des Fleisches über meine unfaßbare Gottheit
gelegt habe, damit sich der Mensch Gott nähern kann, ohne sterben zu müssen? Komm,
glaube und sei glücklich! In dir verehre ich alle heiligen Priester von Aaron angefangen bis
zum  letzten  gerechten  Priester  Israels,  der  vielleicht  du  bist;  denn  wahrlich,  die
priesterliche Heiligkeit liegt bei uns danieder wie eine Pflanze ohne Wasser.«
                                                                                                                                                  
Anmerkung:
Das Kapitel enthält vergleichbare Abschnitte aus dem Lukasevangelium: 14,25-33 / 19,11-27 / 10,25-37 / 13,1-5

- 10 -


